http://m-hosseini.ir

از : مهدی غروی (دکتر در ادبیات و تاریخ)



## بردوابط ایران و هند در دوران باستان

ایران و هند دو کشور کهنسال وسرشناس شرق از قرون متمادی با هم مربوط بودهاند وجای شگفتی است که طی این دوران بسیار طولانی هیچگاه برخوردهای سخت وغیر انسانی نداشته اند اینان هردو با سرنوشتی مشترك مورد حمله اقوام دیگر قرار گرفته اند ولی خود با در هم آمیزی فرهنگی و تمدنسی ، موجودیت در خشان خویش را حفظ کسرده و گسترش داده اند. بررسی این روابط نیاز به کتاب بزرگ و جامعی دارد و ما در اینجا بسا ارائه این مقدمه بسوی این تحقیق دامنه دار راه گشائی میکنیم.

دراین مقدمه ما روابط ایران وهند را تاپیش از حمله اعراب ومهاجرت گروهی از زرتشتیان به هند بررسی میکنیم به این امید که روزی در راه بازشناسیاین روابط تحقیق دامنه داری صورت پذیر گردد و براین سخن که روابط ایران و هند در عصر آریائی ها آغاز شد و در دوران امپراتوران موریائی های هند وشاهنشاهی ساسانی گسترش یافت و در عصر بابریان باوج رسید خط بطلان کشیده شود، درین مقدمه خواهیم دید که ایران و هند هزاران سال پیشاز رسیدن مهاجران آریائی، باهم روابط تمدنی و فرهنگی داشته اند و پس از مهاجر تها نیز قرنی نبوده است که دوملت را تماسی یا برخوردی نا محسوس اما قوی و پراثر نباشد.

تاريخ روابط ايران باستان وهندرادر پنجمبحث بشرح زير بررسيمي كنيم:

۱- ایران وهند پیش از ورود مهاجران آریائی.

۲- عصر آریائی درتاریخ روابط ایران وهند.

۳- روابط ایران وهند درعصر مادها و هخامنشیان

٤- نخستين دوره طلائيروابط ايران وهند: عصرموريائيها.

٥- أيران وهند درعصر اشكانيان وساسانيان.

١

## ایران وهند پیش از ورود مهاجران آریائی \*

( . . . سرزمین ایران ازاعصارماقبل تاریخ چون پلیعظیممیان شرق وغرب قرارداشت واز آن شاهراههای مهم می گذشت و تمدنهای دوسوی جهان را بهم می گذشت و تمدنهای دوسوی جهان را بهم می کردند می ساخت ایرانیان فرهنگها و تمدنهای ملل دیگرجهان رادریافت می کردند واز آن بهرهمند می شدند اما این مبادله هر گز یکطرفی نبود. اینان پس ازدریافت این فرهنگها را با آنچه خود داشتند می آمیختند و پس از تکامل بدیگران منتقل می ساختند . پروفسور گیرشمن ۱

ایران وهند با سرنوشتی مشابه، اعصارپیش ازباستان خود را پشت سر گذاشتند اگرقدیم ترین اعصار تاریخ خودرا عصر باستان بنامیم همانگونه که مشیرالدوله نیز تاریخ بزرگ خودرا ایران باستان نامید، عصرپیش از باستان باید عصر ورود آریائی ها به ایران وهند باشد بنابراین اطلاق اعصار بسیار پیش ازباستان به دورانهای ماقبل تاریخی ایران و هند بی مناسبت نخواهد بود بخصوص که قدمت این اعصار گاهی به هشت هزارسال پیش نخواهد بود بخصوص که قدمت این اعصار گاهی به هشت هزارسال پیش

<sup>\*</sup> خواهیم دید که واقعاً عصر مشدخصی برای ورود آریائی ها وجود ندارد واین قوم درطی چند قرنوبشکل دسته های گوناگون وارد ایران و هند شده اند دراینجا هدف بررسی روابط ایران و هند دراعصار بسیار پیش ازباستان یعنی دوران تمدنهای غیر آریائی است .

۱ــ ازسخنرانی پروفسور رومن گیرشمن در موزهایران باستانپسازپایان فصلاول حفادیهای هیئتهای فرانسوی درتپههای سیلك كاشان هنرومردم شماره ۵۳ ص ۸ .

میرسد یعنی حجمی داردبر ابر با مجموع اعصار تاریخی باضافه عصر آریائی دردوسرز مین ایران وهند.

سرنوشت مشابه ایران و هنددراین اعصار تا ورود آریائی ها وانعقاد تمدن آریائی در دو سرزمین ادامه یافت وپس از آن نیز در سرگذشت دو ملت اتفاقات مشابه و مشترك تمدني بسيار رخداد. باهمه كوششها وتلاشهاي پی گیر باستانشناسان و تاریخ نو بسان، هنوز نمیتوان در مورد نخستین سرزمین شکوفان شدن تمدن بشری اظهار نظر قطعی کرد اکنون سالها است که مصر وبین النهرین آن مقام قبلی خود یعنی وقدیمی ترین مهد تمدن بشری» را از دست داده اند. مرا کز تمدنی بسیار کهن طی چند دهه اخیر بیداشد. است که ایجاد ارتباط میان آنها ومقایسه آنها بایکدیگر کاری سخت دشوار است وخود کلافی است سردرگم. در بحثی کهمادرپیش داریم آنچه آشکار است اینست که اقوام مهاجر پیش از اعصار باستانی همه از سوی غرب به شرق رفته اند یعنی همه اقوامی که درهند سکونت داشته ومنشاء اثر تمدن بودهاند، نخست از ایران گذشته سپسبهند رفتهاند. می توان گفت که حتی در عصر آریائیهاو ادوار تاریخی نیز این مهاجرتها ادامه یافت و هیچوقت مهاجرت عكس يعنى ازهندبسوى ايران صورت يذير نكرديد. علت اين امر شاید این بوده باشد که این مهاجران پس از رسیدن به هند راه پیشرفت بسوى شرق وجنوب داشتند وبازگشت ايشان بسوى غرب با مقاومت اقوام مشابه که قوی تر و تکامل یافته تمر شده بودند مصادف و مقارن می شد درحالیکه در شرق وجنوب باقوام ضعیف وعقبافتاده تر برخورد داشتند.

بررسی این اعصار تاریك گدنشته در دو سرزمین ایران وهند که از لحاظ اقلیمی و جغرافیائی بهم همانندی ندارند، هشابه نیست. فلات ایران سرزمینی است بسته با کوههای فراوان، آب و هواهای مختلف که فقط چند معبر و رودی دارد اماآنچه که در همه جای آن تقریبا صادق است کمآبی وخشکی است. هند صرفنظر از شمال، بقیه نواحی آن جلگه ومسطح است

وبرای کسی که وارد آن شود دیگر پیشرفت ساده وعملیاست وهمهجای آن برخلاف ایران قابل زندگی است، این وضع اقلیمی سبب شده است که بارطوبت زیاد وبارانهای سیلآسا آثار تمدنهای بسیار کهن در هند از میان برود قدیمی ترین تمدن درهند، تمدن دره سند است که با اینکه از نواحی داخلی هند خشكتر است درنتیجه رطوبت وسیل قسمت اعظم آثار آن خرابشده واز میان رفته وحتیاین مطلب درعصر تاریخی هم صادق است. خرابههای پاتالیپوترا پایتخت موریائیها نیز دچار این سرنوشت شده و متأسفانه آثاري كهاز آن پايتخت بدست آمده جزئي است از كلي كهدر اثر طغيان آبغرق شده و درنتیجه رطوبت پوسیده و معدوم شده است. در حالیکه ایران باداشتن آبوهوای خشك ومتنوع، آثار بسیاری از گذشته را دردل خودجای دادهاست وبراستي نمي توان گفت كه در چه زمان كاوشهاي علمي ايران يايان خواهديافت . امادرمقابل اين امتيازكه ايران برهند داردهندهم يك امتياز برايرانداردو آناينست كه درهند عصر تمدني نخستين ادامه داشتهاست ودر حقيقت اين فرهنك هندوي معاصرهمان فرهنك هندو ثي است كهاز اعصارييش از ورود آریاها وجود داشته و حتی مذهب کهبزرگترین مظهر وجودی تمدنهای باستان است از لحاظ اصول و بایه در هندهمان که بوده هست، در حالیکه درایران حتی آئین زرتشتی کهباستانی ترین آئین ایران است ، باز از آئین هندو جوانتراست، باین ترتیب درهند آثار مکتوب فراوان از تمدنهای باستانی بر جای مانده است . آثاری که اگر بتمام معنی مورد بررسی قرار گیرد بسیاری از زوایای تاریك تاریخ آسیای جنوبی و مركزی را روشن خواهد ساخت وحتی برای ما نیزدریچهای جدید بسوی تمدنهای باستانی خود می گشاید.

خواهیم دید اقوامی که به هند رسیدهاند همه از ایران آمده یا از ایران گذشتهاندوبنابراین آنچه کهاز لحاظهنر و باستانشناسی و مذهب و اساطیر در باره هند تحقیق شو دو به روشنی گرایداز لحاظ ایران نیز مهم و پرارزش خواهد

بود البته عبور ازایران ورسیدن به هند آنقدرهم ساد نبوده است اماامکان داشته و این اقوام مهاجر بسه طریق از ایران گذشته و بهند رفته اند و دسته ای از قفقاز وارد آذربایجان شده و پس از رسیدن به مرکز ایران از راه خراسان به شرق رانده اند. گروهی از جنوب غربی نواحی بین النهرین و سرزمین خوزستان و سواحل خلیج فارس به جنوب شرقی ایران رفته واز راه کناره دریای عمان به هند رسیده اند.

سومین معبر طبیعی ایران که در وسط مرزهای کوهستانی ایران و همسایگان غربی آن در محور بغداد کرمانشاه قرار دارد، گذرگاهی است کهن که به مرکزایران می رسدو سپس از راه خراسان یا کرمان وبلوچستان بشرق می پیوندد. گذشته از آن گروهی از مهاجران آریائی نیز از راه خراسان وارد فلات ایران شدند وسپس از معبرهای طبیعی میان هند وایران گذشته به سند و پنجاب رسیدند سند و پنجاب و بلوچستان و سیستان حد فاصل میان سرزمینهای باستانی ایسران و هند است وبسیاری از نکات مشترك و حلقه های گمشده دو تمدن راباید دراین سرزمینها جستجو کرد.

پیش از ورود به اصل مطلب یعنی شناسائی اقوامی که از ایران گذشته به هند رسیده اند وروابط این تمدنها به قدمت چند تمدن بو می کهنسال ایران که طی دهه های اخیر کشف شده اند اشاره می کنیم.

در تورنگ تپه گرگان تمدنی بسیار کهن از انسان شهرنشین درهزاره ششم پیش ازمیلاد وجود داشته است. ۲

درتپه سراب نزدیك كرمانشاه مجسمه كوچكی بارتفاع شش سانتیمتر پیدا شده است كه متعلق به ششهزار سال پیش از میلاد میباشد.۳

درتل ابلیس کرمان تمدنی متعلق به هزاره پنجم پیش از میلاد وجود

۲ ــ پروفسور جان دهای Jean Deshaya از دانشگاه لیدن مأمور حفاری در ایران . ۳ ــ E. Parade, Iran ancien P. 12 پاراد، ایران باستان پاریس ۱۹۹۳ .

داشته است تا آن حد پیشرفته که از ذوب مسآگاه بوده است. <sup>۶</sup> درچغامیش خوزستان آثاری متعلق به هزاره پنجم پیشازمیلاد کشف شده است. <sup>۵</sup>

درتیه سیلك كاشان سفالي ازهزاره پنجم پیش از میلاد بیداشده است.٦ درباره دومهد اوليه تمدن ايران تيههاي سيلك كاشان وشوش كاوش بيش ازنقاط دیگر بعمل آمده است و ازتبه سیلك یك ظرف آبخوری كشف شده که ٥٦٠٠ سال قدمت دارد و آثـار چرخهای متعلق به ٤٥٠٠ سال پیش را دانشمنداندراین ناحیه کشف کردهاند، درباره این فرهنگ هاو تمدنهای اولیه تازمانی که کاوش و بررسی علمی ادامه دارد نمیتوان اظهار نظر قطعی کرد، فقط می توان گفت که در آسیای غربی تمدنهای بسیار کهنه تر از آنچه که مستشرقان در نیمه دوم قرن نوزدهم و اوایل قرن بیستم تصور میکردند وجود دارد . بلوچستان و کرمان مرز مشترك تمدنهای نخستین ایران و هند است واز شوش هرچه بسوی شرق برویم این تمدنها بیشتر رنگ هندی بخود می گیرند درحاليكه ازلحاظ اصل وكليات يكسانند، درشرق فارس درمحلي بنام تپه دُالیان آثاری بدست آمده که بازگو کننده ارتباط این ناحیه با شوش است. حد اکثر قدمت این آئسار ۳۰۰۰ پیش از میلاد است. درشبه جزیره بوشهر تمدنی مشابه آن کشف شده است ، اما با آنچه در کرمان و بلوچستان يافته ايم اختلافها أي دارد واين اختلافها در دره سند بيشتر مي شود. اين شواهد تاریخی بیان کننده این مطلب است که میان خوزستان و فارس ودر. سند راههای تجارتی زمینی هم وجود داشته است با قدمتی بیشتر ازراه دریائی دهانه سند وخليج فارس. اين راهها از كرمان وبلوچستان مي گذشته و به

یالدول J.R. Caldwell ازموزه دولتی ایلونیز آمریکا مأمورحفادی درایران .
 هنر ومردم شماره ۸۸ س ۰ .

۳۔ پیرآمیت Pierre Amiet مأمور حفاری درایران هنرومردم ۸۵ ص ۶

شبه قاره هند میرسیده است۲.

درآقوسنزدیک شهرخبیس (شهداد) در کنارهٔ کویرنیز ظروفی از یک تمدن متعلق به هزارهٔ چهارم و پنجم پیش از میلاد کشف شده است باتصاویری که نظائر آن در شوش و تپه کولی ماهی مرز بلوچستان ایران و پاکستان نیز یافت شده و نقوش هندسی شبیه ظروفی که سرارل اشتین در ۱۹۳۲ در بلوچستان و کرمان یافت، اشیاء مرمری این ناحیه نیزهمانند اشیاء مرمری بلوچستان و شوش است. ۸

گروههای مختلف مهاجرانی کهازایران گذشته وارد هند شده اندعبارتند از سیاهان، اقوام جنوبی، گروه مدیترانهای (شامل دراویدی ها)و شمالی ها (اقوام آریائی). ۲

از آسیای شرقی و مرکزی نیز برخی گروههای مغولی و تبتی به هند و ایران آمده اندکه اثر ایشان درمقابله با اثرات اقوام غربی و شمالی ناچیز است و آن را می توان نادیده گرفت.

سیاهان نخستین گروه نژادی ایران وهند شمرده می شوند که باحتمال در نخستین اعصار تمدن بشری ازافریقا وارد سواحل خلیج فارس و دریای عمان شده و سپس به هند کوچ کرده اند . هرودوت ازاین گروه نام می برد و ایشان را این چنین و صف می کند «رنگ پوست این هندیهایکسان است» یعنی مانند رنگ پوست اتیو پیهاست ه هرودوت بعضی مردان را که درسواحل علیج فارس و سواحل هند هسکن داشته چنین می نامد و می گوید که به

γ\_ مجله باستانشناسی و هنرشماره های γ و ۸ مقاله ظروف سفالی عیلامی در شرق فارس سر دو میرو ثجی.

مجله باستانشناسی و هنرشمارهٔ ۲ س ۶۱ و ۶۰ گزارش آقای حاکمی.
9— The Mediterranean, The Proto-australoid, The Negrito, The Nordic.

برای تفسیم بندی جامع و تفصیلی : برای تفسیم بندی جامع و تفصیلی : فصل هشتم از جلد اول تاریخ و فرهنگ مردم هند.

اتیوپیهای افریقا شباهت دارند و چون اتیوپیهای افریقا را حبشی می دانیم اینهاراهم باید حبشی بنامیم. تخم مردان هند که از آن نطفه بندی می شود بر خلاف تخم سایر مردان سفیدنیست بلکه سیاه است چنانکه پوست آنهاهم سیاه است، سپس در باره اخلاق و عادات این هندیان سیاه نیز بتفصیل سخن می راند. ۱۰ سپس در باره اخلاق و عادات این هندیان سیاه نیز بتفصیل سخن می راند. ۱۰

در کتیبه های داریوش نیز این اقوام هندی خوانده شده انداما هرودوت هنگامی که ایران را از نظر هالی تقسیم بندی می کندایالت هندرا سرزمین پریکانها Parikanes ، ۱۱ حبشی های آسیا می خواند وهنگامی که سخن از هندیهای دیگر بمیان می آید می نویسد که آنان در شمال سکنی دارند یعنی حتی در عصر هرودوت نیزسیاهان در سواحل دریای عمان سکونت کرده و خود تمدن خاصی داشته اند ، در نقشه ها قلمرواین قوم در حدود مرزی بلوچستان وایران و پاکستان بنام حبشی های ماهی خوار نوشته شده است . ۱۲

اما سیاهان در آسیا نتوانستند دوام و بقا داشته باشند زیرا با ورود مهاجران قوی تر معدوم شدند ویابسوی شرق رفتند و تا هندوچین و جزایر جنوب شرقی آسیا رسیدند. سیاهان با اینکه تمدنشان بسیار کهن است به دریا تسلط داشته اند چه با کشتی از هند بسوی نواحی دور افتاده شرق از جمله جزایر اقیانوسیه عزیمت کرده اند وامروز فقط گروه کوچکی از این اقوام در جزایر اندامان (قلمرو هند) سکونت دارند.

از لحاظ زبانشناسی اثراتی که از این گروه در زبانهای هند وایران بر جای مانده بسیار کم است و فقط نامهای برخی از گیاهان و جانوران بخصوص آنها که درساحل دریای گرممی رویندوزندگی می کنند حامل اثرات زبان این قوماند. از لحاظ مذهبی نیز آثاری محدود از عقاید این

<sup>•</sup> ١- فقل اذم ٦٣٤ جله اول ايران باستان مشير الدوله.

۱۱- س ۱٤٧٤ همان كتاب.

۱۲– س ۲۹۰ و ۱۹۳۶ همان کتاب.

قوم می توان یافت ۱۳ در نقشهای دیواره غار های اجنتا درهند و نقشهای تخت جمشید قیافه هائی از سیاهان اولیه بچشم می خورد. این دسته چون سفال سازی نمی دانستند از این لحاظ یادگاری از خود برجای نگذاشتند.

دومین گروه جنوبیها بودند که از سوی غرب وارد هند شدند و با سیاهان در آمیختند وسپسازهند بسوی شرق روانه شدند واکنون نمونههای بسیار از ایشان در هندو چین و اقیانوسیه یافته می شود و در هند نیز یکی از ارکان تشکیل دهنده جمعیت هستند.

اینان ظروف سفالین میساختندو کشت برنج وپرورش برخی سبزی ها و گرفتن قند از نیشکر و شراب از درخت تنبول و صرف آن در موارد مذهبی را میدانستند. از لحاظ مذهب دارای برخی از عقاید وسنن از جمله وجود روح و تناسخ بودند که هنوز هم در سرزمین هند رایج است و آثاری از آن در ایران نیز دیده می شود. شوری چشم نیز یاد گاراین گروه است که در ایران و هند هنوز منسوخ نشده تابو که مذهب کنونی مردم درجزائر پولینزی است درهند نیز رواج محدود داشته و در ریگودا بشکل در جزائر پولینزی است درهند نیز رواج محدود داشته و در ریگودا بشکل از اشکال ماه برای شمارش روزهای ماه که هنوز هندوان دارند و سومری ها و اقوام سامی آسیای غربی نیز داشته اند و مسلمانان نیز آنرا رواج داده اند یاد گار این قوم است. حتی نامهای همه و هماه که هنوز هندوان دار دوا و داده اند زبان سانسکریت و یلونری مشتر ای است ۱۵

A Vedic night of the moon in Palynesia Culcutta Oriental Journal 1934

۱۳— از آن جمله است مذهب قدیمی Pious Tree که هنوز درافریقاواقیانوسیه هست و آثار آن در جنوب اروپا و هند نیز دیده می شود س ۱۶۹ جلد اول تاریخ و فرهنگ مردم هند.

۹.Mitra میشرا P.Mitraجلد اول جولای ۱۹۳۶

مقیده در در یادوسکی Pryzluski کلمات خارجی قدیمی در زیانهای ارو دائی که اصل دراویدی ندارد، یادگار زبانها ولهجههای اقوام جنوبی است مثلا آرسائی ها فقط جو و کندم را میشناختند به جو «بوا» می گفتند (در سانسکریت باوا در بونانه روا درفارسی کنونه حو) به گندم درسانسکریت کدهو ما (ایرانی کندهو فارسی کنونی گندم)گفته می شود که اصل هردو کلمه نا معلوم است اما برنج که قدیمی ترین نام هند و ایرانی آن Vrihi است (فارسی باستان ورنجا فارسی کنونی برنج پشتوورنز و یونانی Oruzaو Briza) ماحتمال قوى از كلمه در او مدى تاميل آر جي دار كي إستقاق یافته است . اما درزبان جدیدتر هند و ایر انه بدان Chaul, chawal می کو مند (کهشابد اصل آن از هندو آریائی متوسط Chamla کرفته شده) هیئت قدیمی تر آن chama است که هم بمعنی برنجاست وهم خوراك،بطور کلی وباحتمال قوی ارتباط داردبا کلمه Jom بمعنای خوردن درزبانهای اقوام جنو بی ۲۰ نار گیل ( Narekila در سانسکر بت و ناریل در زمانهای کنونی هند ) ویان (در سانسکریت Tambula درادبیات فارسی تنبول)لیمو (سانسکریت Nimbuka) بادنجان (سانسکریت Vatigana) ویار چههای بنبهای (سانسکریت Karpata, Karpasa فارسى كنونى كرياس زيانهاى أرويائي Karpet فرشهاى مافته شده) نیز همه دارای این چنین ریشه ای است و آریائی نیست.

قرابت این گروه با سومریهای قدیم تقریباً مسلماست شاید ازاین کروه هنگام عبور از آسیای غربی و ایسران دسته هائی برجای ماندند و ما هیدانیم که درتمدنهای ایرانی قدیم نیزاثرات فرهنگی سومری بسیاراست. اقوام جنونی هنگام ورود آریائیها در هندبو دندو باایشان بر خوردهائی داشتند.

o مح شاترجى Two new Indo-Aryan etymologies. S.K. Chatterji المجلة هند وايران شناسي آلمان Zeitschrist fur Indologie and Iranistik ليهزيك سال ١٩٣٤.

آریائی ها ازسال ۱۵۰۰ شروع بمهاجرت کردند وقرن هشتم که عصر تولدبودا است حدود تقریبی پایان مهاجر تهانیز هست. بااینکه در اویدیهاپس از جنوبیها آمده بودند و از لحاظ تمدن و قدرت فرهنگی نیز بسیار قوی بودند نتوانستند تا هنگام ورود آریائی ها ، جنوبیها را براندازند.

ازیادگارهای جغرافیائی این اقوام وجود چندین نام درهند است کسه از آنجمله نام گنگا یا گنگ است که در اهجه جنوبی هابمعنی رودخانه است وعیناً به زبان بنگالی هم منتقل شده، همین کلمه توسط جنوبیها به آسیای جنوب شرقی دفته کنگ khong شد و در چینی king کسه هر دو بمعنی رودخانه است، در صور تیکه در خود لهجه های اصلی متروك شده است.

کروه سوماقوام مدیترانهای است که شامل دراویدیها می شود این کروه برخلاف جنوبیها که کشاورزبودندوزند کی ساده داشته ده نشین وشهرنشین بودند و تجارت هم میکردند.

لهجهها وزبان دراویدی که امروز ملیونها نفر درجنوب هند بدان تکلم می کنندبا هیچیك از زبانها ولهجههای هند وایران بستگی ندارد جزلهجه براهوئی Brahui بلوچستان واین دلیل برآن است که روزگاری گروههای مدیترانهای از جمله دراویدیها درسراسرهند تا حدود خراسان و کرمان و بلوچستان سکونت داشته اند و چون گروههای شمالی مغولی و تبتی نیز مقارن یا پس از ورود این دسته وارد شده اثراتی از زبانهای شمالی نیز در لهجه دراویدی می توان یافت .

مهاجران آریائی درهند با دوقوم بومی برخورد داشتند که نخستین را داسا Dasas یا داسیو Dasyu خواندند و گروه دیگر را Nishadas. گروه نخست در ایران نیز بودند، در جنوب شرقی دریای خزراقوام داهی Dahai سکونت داشتند (مدارك یونانی) این داها باحتمال قوی همان داسای هندوان است که ایرانیان اینگونه تلفظ کردند وازین نام کلمه دها یا ده اشتقاق یافت

که بمعنی آبادی یا مملکت بود و کلمه ده فارسی یادگار آنست ، درخود هند نیز این کلمه داسا و داسیو تغییر مفهوم داد و فحوای آن بمعنی دشمن (دشمن آریائیها) بکاررفته و چون گاهی آریائی ها براین دشمنان تسلط می یافتند و ایشان رابنده و برده می ساختند معنی برده و غلام هم می داده است. اصل کلمه از das گرفته شده که ریشه های آریائی و هند و اروپائی آن مختصر تفاوتی با هم دارند و بمعنی تعقیب شده است.

باحتمال قریب به یقین ابن اقوام داسا داسیو یاداهیو که هنگام ورود آریائیها درسراسر مشرق ایران، شمالی غربی ومغرب هند، پنجاب وشمال دره کنگ سکونت داشتهاند همان اقوام مدیترانهای از جمله (دراویدیها) بودهاند.

در ریگ ودا هم اشاره ای نیست که دلیل بر آن باشد که آریائی ها هنگام ورود وارد سرزمین جدیدی شده باشند زیراکه دراین سرزمین و سرزمین قبلی (ایران) میان مردم آریائی قبلی تفاوتی نیافتند زیرا از سالها پیش ارتباط ودرهم آمیزی فرهنگی (ازجمله زبان ولهجه) میان این اقوام تازه واردان آریائی چه درایران وچه درهند، شروع شده بود. ۲۹

در ریگوداکه قدیمی ترین اثر آریائی است کلماتی میتوان یافت که آریائی نیست و دراویدی است و بخصوص تلفظ دماغی ( از راه بینی )

t-d-n-l.sh

t-d-n-l.sh

باستانشناسی دهههای اخیر در ایر ان و دراویدی است . تاپیش از اکتشافات باستانشناسی دهههای اخیر در ایر ان و هند عالمان و کارشناسان تصور می کردند که هنگام و رود آریائی ها در این سرزمینها اقوام متمدنی سکونت نداشته اند و در حقیقت آریائیها بودند که خلاء تمدنی را پر کردند، اما امروز بکلی

۱۳\_درباره داسات داسیویاداهاسداهیونگاه کنید به فصل۱۳ جلداول کتابتاریخ و فردم هند.

این تصورباطل شده است وبر مبنای اکتشافات باستانشناسی ما می بینیم که آریائیهای کوچنده نیمه چادر نشین در این سرز مینها به اقوام متمدن شهر نشین برخوردند، در ایران نمونه های بسیار از این تمدن پیش از آریائسی وجود داشته است که معروفترین آن عیلام و شهر شوش است و در هند دره سند ، منطقه مو هنجودارو، اگر چه در اویدی بودن مو هنجودارو و هارپا در هند هنگامی مسلم خواهد شد که مدارك کتبی مو هنجودارو خوانده شود اما مدارك فنی مهمی در دست است که ثابت میکند این تمدنها و تمدنهای مشابه ومقارن آن در ایران توسط این اقوام مدیتر انه ای پایه گذاری شده است.

یکی از علل مهم جدائی ایرانیان و هندوان آریائی اعتقادات مذهبی بود و خواهیم دید که ایرانیان تحت تأثیر عوامل محلی افکار جدیدی یافتند و این افکار را گروه متعصب قبول نکردند و در نتیجه جدائی و مهاجرت به شرق توسط هندیان آینده آغاز گردید، اما خود هندیان نیز در سرزمین خود ناچار شدند که بسیاری از سنن و طرق مذهبی اقوام پیشین را بپذیرند، مذهب شیوا و طریقه یوگا آریائی نیست و متعلق به تمدنهای اولیه سند و پنجاب است و متعلق مدوسه قبضه قبه

آریائیهای نخستینیك خدای آسمان داشتندبنام Dyaush Pita (پدر آسمانی) ویك خدای زمین بنامPritvi Mata (مادر زمین) که مشابهاست با خدایان اقوام جنوبی که پیش از مدیترانهای ها بودندویك خدای خورشید (Sin Bonga) والهه ماه (Ninda chando) داشتند که این دونیز در حقیقت دو خدای مذکر و مونث (پدر ومادر) بودند در حالیکه دراویدیهای مدیترانهای به حیات معنوی وجهان باعظمت پی برده بودند وخدای بزرگی بنام الهه مادر داشتند که همسر و همپایهاش جهان را اداره می کرد. آنها از این موضوع برداشتی فلسفی وعرفانی داشتند و از خدایان فقط طلب باران می کردند.

منشاء اصلی این نحوه تفکر مذهبی فلسفی تا آنجا که با معلومات کنونی ما توجیه می شود تمدن جزایر دریای اژه بود، قلمرو این تمدن شامل سرزمین یونان و آسیای صغیر نیز می شد. اینان دو خدای شامل سرزمین یونان و آسیای صغیر نیز می شد. اینان دو خدای در کههمان Teshup, Hapti atthis و (Cyble) Kuble-Ma پدر خدا و مادر خدای اژه ای هستند ، اولی علامتش شیر و علامت دومی گاو نر است که منشاء اصلی مذهب شیوا – اومای هنداست (Shiva-Uma) و در گا می تامی در سنگ نوشته های آسیای صغیر آمده تطبیق می شود ۱۲ نامش درسنگ نوشته های آسیای صغیر آمده تطبیق می شود ۱۲

درمراسم مذهبی هند و آریائی از جمله هندوئیسم کنونی دونو عبادت یکی بنام پوجا ویکی بنام هما معمول بوده وهست. درپوجا عبادت خدا با تقدیم کل و غذا صورت می گیرد و خدایان پیدا و بصورت بت قابل لمساند درهما عبادت بهمان صورت است منتها خدای ناپیدا است. شکل دوم یعنی هما که بامصرف سماعصارهٔ سکر آور همراه می باشد و زرتشتیان نیز آن را دارند، آریائی است، در حالیکه شکل اول یعنی پوجا دراویدی وغیر آریائی است واصلش از کلمه پول (کل) گرفته شده و جریشه فعل کردن است.

ویشنو،نیمی آریائی ونیمی دراویدی است ومنشاه آن همان خدای پدر است درلهجه تامیل Vin یعنی آسمان وهیئت نوشتن ویشنو درزبان هند

١٧ــ نگاه كنيد به مقاله شاترجي سال ١٩٢٤ س ٤٧٩ . مجلهٔ

Dravidian Origins and the Beginning of Indian Civilization, Modern Review Calcutta.

۱۹ دانشگاه مدرس نشریه مطالعات دراویدی Dravinic Studies شماره ۳ آاین مطلب یعنی عبادت بدوطریق پوجاوهما وقبولهما ازطرف ایرانیان زردشتی،بعدها،پس آدمسلمان شدن ایرانیان بدین طریق درمقدسات ایران اثر گذاری کرد که شیمیان ایرانی برخلاف عربهای سنی قائل برویت خدا قبودند ومی دانیم که این مطلب سالها مورد بعث بود وحتی برخی از خلفای عباسی از جملسه مأمون با ایرانیسان همعقیده بودند و نیزمی دانیم که این بیت فردوسی: به بینندگان آفریننده را بنینی مرتجان دوبیننده را ، باعث رنجش و خشم سلطان محمود که از طریقه قشری و سطحی کرامی متابعت می کرد، شد.

وآر دائے میان Vinhu با Venhu بوده است همینطور گانش وشری و کرشنا قدسین دیگر آئین هندو، هیچیك كاملا آربائی نیستند. رامایانا وقهرمان آن را ما نیز یك منشاء جنوبی و یا مدیترانهای دارد كه بهرحال با تجدید نظر توسط آریائیها تدوین شده ونشان دهنده اجتماع هند و ایرانی در سالهای ۲۰۰۰ است. مهابهارات که محل وقو عحوادثش جلگههای مرکزی هند است بهردو دسته آريائي ودراويدي تعلق دارد وحاوي برخي اتفاقات تاریخی مربوط به سلسلههای یادشاهی دراویدی است و کارشناسان اساطیر هند و آربائی خوب تشخیص می دهند که از زبان دیگری به زبان همای آربائی در گردانده شده است. از لحاظ زبان شناسی نام این اقو اممدیتر انه ای جنوب هند قابل بحث است. قديم ترين شكل كلمه تا ميل يا دراويدا Dramila - Dramiza باحتمال قوى دراميلايا دراميزا Tamil - Dravida سوده است. در آسیای غربی در ساحل بونانی آسیای صغیر اقوام لوسی Lucians زندگی می کردند ودر کتیبه هائی که از ایشان مانده است بزبان خاص خود ایشان وخطی همریشه باخط یونانی قدیم،خود را ترمیلی Trimili نامیده اند. و هر و دوت می نویسد که «لوسی ها اصلشان از جزیر ه کرت است که متعلق به عصر اژهای (Pre - Hellenique) بودهاند ویونانیان ایشان راتر میلای Termilai می خوانند، وابن دلیل بسیار خوبی است برای اثبات ابن ادعاکه گروه های مدیتر انهای از جمله در اوبدیها از نواحی مدیتر انه شرقی آمدهاند و خود را در اصل ترمیلای باترمیلی مینامیدند که اواسط هزاره اول پیش از میلاد به درامیلا ودراویزا و سپس به تامیل مبدل شد. سرارتوراوانس Sir Arthur Evans كاشف تمدن ازيك ثابت كرده است که تمدن آریائی یونان دارای اساسی اژهای ومدیترانهای بود و آریائی ها بدان رنگ یونانی (Hellenique) دادند. وی حتی اساطیر معروف بسونان ایلیاد، ادیسه و ادیبوس را هم متعلق به اعصار پیش ازهلنی شدن یونسان

می داند، به این ترتیب چه مانع دارد که ما درهند و ایران نیزاین اصل را

قبول کنیم و معتقد سویم که تمدن اقوام مدیترانهای که اثراتش در سراسر این نواحی از جمله شوش وسیلک و موهنجودارو دیده می شود ، متعلق به گروههای پیش از آریائی ها بوده است که اثرات تمدنی آن در فرهنگ آریائیها جذب شده و بظاهر آریائی شده است . در هند اثرات تمدنی این قوم که تمدن موهنجودارو بهترین مشخص و معرف ایشان میباشد، بسیار است . اغلب غلات و دانه ها از جمله بر نج و گندم و ارزن ، محصولات شیری از جمله روغن و ماست و انواع سبزیها ، یاد گار ایشان است . استفاده از محصولات میراسری حیوانی بزوگوسفند و ماهی و تهیه روغن های نباتی، لباسهای سر اسری ندوخته (ساری و دوتی آریائیها) ) شال و عمامه (در مقابل لباسهای پشمی آریائیها) و روش تفکر همه غیر آریائی است که رنگ آریائی بخود گرفته است . شمارش اعداد بر مبنای عدد هشت نیز متعلق باین قوم است، آریائیها شمارش اعداد بر مبنای عدد هشت نیز متعلق باین قوم است، آریائیها شمارش براساس ده دا با خود آوردند .

## 다 다 다

هنگاهی که درسالهای پیش از جنگ جهانی دوم بتحصیل اشتغالداشتم در کتابهای درسی دبیرستانها، تاریخ ایران باورود آریائی ها به این سرزمین آغاز می شدوقرن هشتم پیش از میلاد در حقیقت شروع عصر تاریخی ایران بود. در هند نیز چنین بود و تاسال ۱۹۲۲ (سال کشف تمدن در هسند یاموهنجود دارو) سنگ نوشته های Piprahwa متعلق به قرن پنجم میلادی را قدیم ترین اثر مکتوب تاریخی می دانستند. تصور دانشمندان چنین بود که آریائی ها با موهای طلائی و رنگ پوست سفید و قد بلند و ارد ایران و هند شدند و ساکنان بومی کسه معدود و مظلوم و ضعیف و و حشی بودند در مقابل تمدن در خشان آریائی معدوم شدند. اما باپیدا شدن آثار تمدن بسیار در ایران و هند خرایران و هند خیران نیز مانند ایران سرزمین تمدنهای بسیار کهن قلمداد گردیدو بکشور سرزمین نیز مانند ایران سرزمین تمدنهای بسیار کهن قلمداد گردیدو بکشور

های عتیق کهنسال سومر و آکد ومصروبابل پیوست .

اگرچه انتساب تمدن موهنجودارو به دسته های مختلف: دراویدی ، براهوی Brahuis ،سومری، پانی Panis، آسورائی Asuras ، وراتیائی Brahuis واهیکائی Vahikas ،داسائی Dasas ،ناگائی Nagas و آریائی مورد بحث است ۱۱ . اما آنچه کثریت قریب باتفاق قبولدارند انتساب آن به دسته های مدیترانه ای ، بخصوص در اویدیهاست و اکنون می بینیم که این تمدن کهنسال دره سند چقدر با تمدنهای کهن آسیای غربی و ایران قدیم همانندی دارد.

سرپرسی سایکس که یکی از بهترین کتابها را در تاریخ ایران نوشت به بلوچستان و مکران سفرهای مکرر کرد و گذشته از اینکه در باره سیاهان مقیم این مناطق نظریههای جالب ارائه نمود به شبهاهت میان سندیهای موهنجودارو وسو مریهانیز اشاره کرد و اعلام داشت که شاید سرزمین مشترك سومریها وسندیها نواحی شرقی و جنوب شرقی ایران، خراسان و بلوچستان بوده است و ویلدورانت در تاریخ کبیر خود معتقد شده است که مهد اصلی سومریها و اقوام مشابه آن در فلات ایران و آسیای غربی دره سند بوده است ولی هیچ محقق دیگری به وی همعقیده نیست . موهنجودارو علیرغم خصوصیات جغر افیائی اش یک تمدن دور افتاده و منزوی نبوده و در آسیسای غربی و ایران همگاهان و مشابهان بسیار داشته است . موهنجودارو از این نظر که آهن را نمی شناخته به تمدن دوم ایلامی ۲۷۰۰ قیمهایسه می شود و آنرا عصر ماقبل تاریخی سومر در حدود سالهای ۲۷۰۰ قیمهایسه می شود و آنرا مانند بیشتر تمدنهای فلات ایران و بین النهرین به هفت لایه بخش کرده اند که متأسفانه بیشتر آنها در نتیجه طغیان آب و رطوبت از میان رفته است و در در ان در خشان آن را بین سالهای ۲۷۰۰ و ۲۷۰۰ پیش از میلاد می دانند

١٩\_ نگاه كنيد به موهنجودارو وتمدن سند، جـ مارشال

ولی چون آثاری ازموهنجودارو درنواحی دیگر آسیای غربی وفلات ایران یافتشده می توانزمان آنرا پسوپیش کرد، دراشنویه مهری ازموهنجودارو یافت شده است که تاریخ آن ۲۵۰۰ پیش ازمیلاداست و در اور مهری دیگرییدا شده که حدود تاریخی آن ۲۱۵۰ پیش ازمیلاد است ۲۰.

د کتر فرانکفورت یك سیلندر در تل اسمار و یك ظرف بسا نقش گاونر براهمائی در تلعقرب یافت که تاریخ آنها حدود سالهای ۲۸۰۰ است. د کتر فابری Fabri با اکتشافاتی که در بین النهرین کرد ، حدود سالهای در خشان این تمدن را از ۲۸۰۰ تا ۲۰۰۰ دانست . دلیل دیگر این ادعا کوزهای است که در دره سند یافت شده و حامل کتیبهای سومری د بابلی ۲۱ است.

علاوه براین ظروف نقش دار وبی نقش دره سند که مشابه آن درایلام و سومر ومصرنیز پیدا شده نشان می دهد که اوج این تمدن سالهای ۲۵۰۰ بوده است .

ازدره سند اشیائی بدست آمده است که قرابت بیشتراین تمدن باستانی را با تمدنهای غربی ترین نقاط فلات ایران مسلم می دارد، ازجمله در هار پا یك جعبه آرایش پیدا شده است که با یك مته، یك قاشق گوش پاك کنی و یك موچین همراه بوده ، این ابزارها بسیار شبیه است با آنچه که در اور و کیش و خفاجه پیداشده است. وزنهای تر از و بشکل مکعبه ای بر خی از سنگهای لوح مطبق و برخی استوانه همانند وزنه های شوش و بین النهرین ، انواع سلاحهای سرد: چماق، تیرو کمان و نیزه و شمشیر و سپر و تبر که برخی با سلاحهای شوش بسیارهمانند است. تبر تیشهای نیز پیدا شده که نظیرش را فقط در قفقاز باستان می تو ان یافت و این نظر سامو ثل کر ایمر مؤلف الواحسو مری دا که می نویسد سومری ها و اقوام مشابه ایشان از جمله عیلامیها و سندیها از

۰ ۲- کارلتون امپراتوریهای دننشده ۱۹۵۶ Empires P. امر امپراتوریهای دننشده ۲- ۲- ۲- کارلتون امپرا۲۹۳ سند Indian Culture شماره ۳ س

قفقاز آمدهاند، تأثیدمی کند. موهنجودارو از راه رودخانهسند،دریای عمان وخلیج فارس با اور، کیش و شاید مصر ارتباط دریائی داشت و از راه بلوچستان با عیلام و نواحی داخلی فلات ایران مربوط بود .

ساختن ظروف سفالین دراینجا معمول بسود ولی ظرافت ظروف سفالین ایران وبین النهرین را نداشت تنها ازلحاظ زندگی و حوایج روزانسه این ظروف کار آمد و مطابق نیاز مردم بود، ظروفی که از خاك سرخ بدون نقش ساخته می شد با ظروفی که در تل اسمار یسافت شده همسانند است وظروف بسیار نازك معروف به پوست تخم مرغی یا کاغذی آن، شبیه ظروفی است که در شوش و بابل یافت شده است.

بابررسی نقش گوزن درسفالهای سیلك و هوهنجودار و وشوش وسواحل خلیج فارس و بین النهرین به ارتباط هنری این سرزمینها می توان پی برد.

نقش صلیب شکسته Svastika که در کرت ،کاپادو کیه ، تروی ، شوش وبرخی از مراکز تمدنی ایران یافت شده دراینجا نیزفراوان است کهالبته دارای جنبه مذهبی وعلامت خورشید است . این نقش درمصر وبابل دیده نشده است . نقش حیوانهای مقدس از جمله گاونر وشیر وبز کوهی وعقاب مانند سایر نواحی تمدنی آسیای غربی پیدا شده ، این نقشها بود که تکامل یافت و دردوران بعدی بصورت هنرهای تجسمی با شکوه در بناهای سلطنتی و مذهبی ایران وهند (دوران هخامنشی وموریائی) جلوه گرشد .

تمدن سند همانطور که ذکر شد ازراه دریا و خشکی با همسایگان دور و نزدیکش ارتباط داشت، از جمله واردات آن برای مصارف صنعتی نقره بود که ازغرب، بخصوص ایران وارد می شد، اماخود دارای طلا بود و همانطور که می دانیم دردوران هخامنشی، طلائی که در این نواحی تهیه می شد یك ثلث طلای شاهنشاهی ایران را تأمین می کرد و آن نوع استخراج طلا که هردوت بیان داشته ۲۲ وبسیار بدوی اما جالب و شنیدنی است درعصر

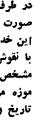
۲۲ ایران باستان ج ۱ ص ۹۳۰.

هخامنشي قرنها سابقه داشته وبدون شك در دورة موهنجودارو نيز معمول موده است ۲۳. مس از بلوچستان و کرمان وارد می شد، اشیاه فلزی ساخته شده دره سند بظر افت اشیاء اور نبود . سوزنهای پیدا شده در موهنجودارو همانند سوزنهائی است که در کیش دیده شده است که انتهای آن بجای اینکه سوراخ باشد خمیدگی وانحنا دارد.

استفاده ازصدف ، هماننو عصدف خليج فارسمعمول بود اماازمرواريد اثرى نيست .

میان عقاید مذهبی این اقوام ودیگر اقوام ساکن آسیای غربی وفلات ایران هماهنگی وهمانندی بسیار وجود داشت، الهه مادر این سرزمیننیز مانند همه سرزمینهای تمدنهای نخستین پرستش میهشد . دانشمندان غرب معتقدند که منشاء این مذهب آسیای صغیراست اما این مطلب قطعیت ندارد







در طرف راست نقش خدای شاخدار با سه صورت قابل توجهاست (مانندشيوا) مشابهت این خدا با خدایان آسیای غربی در مقایسه با نقوش و مجسمه های مربوط به الهه مادر مشخص میشود ، هزاره سوم پیش از میلاد موزه موهنجودارو نقل از جلد اول کتاب تاریخ و فرهنگ مردم هند .

شکل ۱ مهرهای یافته شده درموهنجودارو

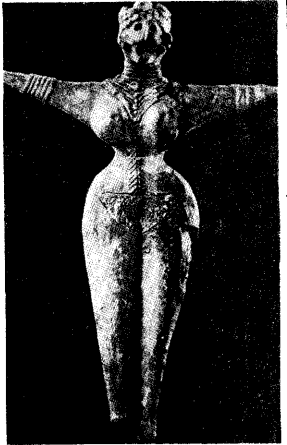
 ۲۳ نگاه کنید به جلد اول تاریخ نرهنگ مردم هند نصل دهم ۲۰۳ و نصل هشتم ٠١٦١٠ زیرا درهمه جا این معبود یافت شده و نمیتوان گفت منشاه آن کدام نقطه بوده است . ۲۶ پرستش ارباب وانواع دیگر نیز معمول بوده اما وجود معبد هنوز ثابت نشده است والهه مادر بنامهای ماتا نه Ambaیا Kaii, Amma یا است که هنوز ثابت نشده است و الهه مادر بنامهای ماتا نه وجلو گیری از چشم زخم است . در ایران الهه مادر پایه و اساس تکوین ناهید است که مانند و نوس در یونان قدیم وجودش موجب آبادانی و فراوانی بوده است و علت اینکه این الهه بیشتر دستهایش بر پستانهایش بوده و دست کم باپستان واندام برهنه نشان داده می شود تأکید این برکت و فراوانی است . در دیگ و دا نیز این الهه بنامهای می شود تأکید این برکت و فراوانی است . در دیگ و دا نیز این الهه بنامهای تولید نسل (که علامت مشخصه شیواست) نیز از روی برخی مهرهای یافته تولید نسل (که علامت مشخصه شیواست) نیز از روی برخی مهرهای یافته شده در این تمدن باثبات می رسد (ش ۱) در این مهرهانقش یکی از خدایان شده در این تمدن باثبات می رسد (ش ۱) در این مهرهانقش یکی از خدایان شیوا) و چون در اطرافش حیوانات زمینی دیده می شوند معلوم می شود کسه این خدا نیز مانند شیوا بر حیوانات سلطنت داشته است و با لاخره طرز نشستن این خدا نیز مانند شیوا بر حیوانات سلطنت داشته است و با لاخره طرز نشستن این خدا نیز مانند شیوا بر حیوانات شیوا است (ش ۲) .

درآثارفلزی که ازلرستان بدست آمده نیزالهه مادر بعنوان نمایشگر خیروبر کت معرفی شده است و گیرشمن در کتاب خود می نویسد که الهه هادر یك خدای آسیائی بوده وهمه جا از آسیای صغیر تاشوش مورد احترام و پرستش بوده است (ش ۳ و ٤) وباحتمال قوی منشاه واصل الهه آشاخواهر سروشا که درمقابر ایران یافت می شود، همین الهه مادر است در اطراف صورت یکی از این مادر خدایان نقش ماهی وانار که هر دومتعلق به آشاهستند، دیده می شود . دریك سرسنجاق دیگر، صورت خدای مادر دروسط و

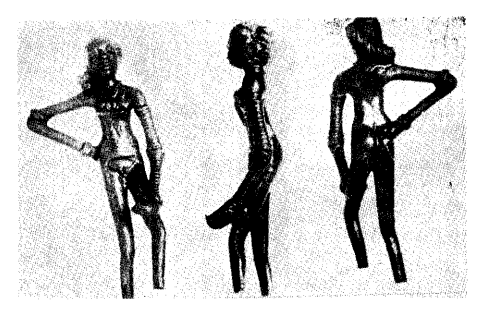
Mackay مجله منری انجمن آسیائی مقاله مکی ۲٤ الجمن میله مکی انجمن البحث ۲۲ الکاه کنید به شماره ۲۲ مجله منری انجمن آسیائی



شکل ۲- نقوش مربوط به خدایان مشترك آریائیها که اصل و منشاء آن همان خدای خیر و برکت (البه مادر) پیش از آریائی- هاست در رده سوم در وسط زروان است که روی دامنش نقش چهره زنی دیدهمیشود (البه مادر) درین نقش نیز علامت خورشید و برسم (شاخه) در دست اهورامزدا دیده میشود دو نقش بالائی را با کمك اساطیر مصر متقدم و درئی ، موزه متروپولیتن نیویورك متقدم و درئی ، موزه متروپولیتن نیویورك و لرستان سده ۷ و ۸ پیش از میلاد ص۷۰ کتاب عیرشمن .



شکل ۳- الههای از هزاره دوم پیش از میلاد (الهه مادر یا خیر وبرکت) برهنه با پستانهای برجسته که علامت باروری و برکت است ، بر گسردن و سر و دست ایسن الهه جواهراتی تعبیه شده است ، روی الت تناسلی ویرا یا پوشاندهاند و یا جواهر نشان ومزین کردهاند . از تورنگ تپه ارگان. موزه دانشگاه فیلادلفیا . کتاب گیرشمن ص ۱ .



شکل ٤- مجسمه برنزی از موهنجودارو با پستانها و آلت زنانه برهنه، خدای خیر و برکت (الهه مادد) از هزاره دوم پیش از میلاد آنرا با خدایان مشابه درآسیای غربی می توان مقایسه کرد ، موزه موهنجودارو ، پاکستان نقل از کتاب تاریخ و فرهنگ مردم هند جلد اول .

دوشیر که در دوطرفش نیم خیزشده اند رسم شده کـه کاملا ایرانی است و در پائین نقش مردی بـایك گاو که گوساله اش در حال خوردن شیروی است دیده می شود که شاخه هائی را تقدیم الهه مادر می کند (ش ه و ۲)دراینجـا



شکل ه یکی ازجالبترین نقشهای لرستان بر سریك سنجاق تزئینی ، درقسمت تحتانی نقش مردی ریسهان گاوی دا بدست دادد و گوساله اش درحال شیرخوددن است و هیولائی که سواد برگاو است شاخه ی از نخل بدست دادد این شاخه دا برخی همان برسم زرتشتیها میدانند ، شاید از لعاظ اساطیر ایرائی مربوط باشد به قربانی ولی از لعاظ آئین زرتشتی مربوط می شود به عبادت ایسزد آشی ، دریسن نقش عسلامت خورشید نیز دیسده می شود ص ۱۹ و ۰۰



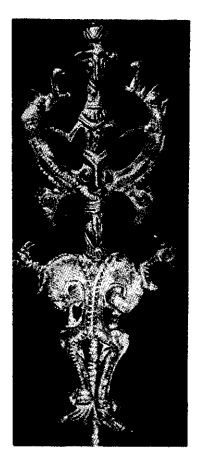
شکل ۳- یك سرسنجاقی دیگر از لرستان ، درینجا نیز دو نفر کهسر فیل دارند دوشاخه را بدست گرفتند و در بالای چهره که باید نمایشگر الهه مادر باشد ایستادهاند ، وجود این مظاهر میان ایرانیان و هندیان در آن اعصار و ارتباط نزدیك ایران با نواحی دیگر آسیای غربی و هند است ، قرن هشتم به ص ۱۰ همان کتاب نگاه کنید .

ارتباط الهه مادر وآشا بابررسی این عبارت ازیشتها توجیه می شود ا ما به اشاوانوهی شیروشاخه های هما تقدیم می کنیم (ازیشت ۱۷) ۲۰

دریكسرسنجاق دیگر،نقش الهه مادر مانندسرسنجاق اول دروسط است و در دوطرفش دوانسان باسرهائی كه شبیه فیل است ایستاده اند كه هریك شاخه ای در دست دارد و هیولای طرف چپ ماری هم بدست راست دارد. نقش ماروفیل در این كنده كاری دلیل بر آن است كه این تمدن باشوش وعیلام و مربوط بوده و این نقشها را از راه ایران شرقی از هنداخذ كرده است و در هردو تصویر نقش خورشید بوفور دیده می شود. از همه این نقشها جالب تر نقشی است كه كاملا بانقش خدای سه سر كه در موهنجو دار و پیدا شده قابل مقایسه می باشد. این تصویر یك كنده كاری نقره ای است كه می توان آنرامبد أی پیدایش اساس آئین خاص ایرانی (دو آلیسم) دانست، همانگونه كه در شرق از منشاه همین الهه مادر مذهب شیوا خلق شد و مابدان اشاره كردیم. در اینجا خدای اصلی یعنی زروان دو چهره دارد یكی در داخل شكم كه بسیار شبیه همان خدای اصلی یعنی زروان دو چهره دارد یكی در داخل شكم كه بسیار شبیه همان

ه Yo Lights تأليف New Lights تأليف Yo

چهر الهه مادر است و دودیگر صورت وی در یکی از سه سر وی (در اینجا نیز مشابهتی میان زروان وشیوا احساس می گردد) دوسر کناری شاخههای برسم را به اهورامزدا و اهریمن می دهد، نقش انار که علامت خیرو بر کت است در حاشیه پائین لوحه وجود دارد ۲۱ دریك نقش دیگر از چهرهٔ الهه مادر در بالای سروی یك هیولای سه سر که با نقش مور دبحث در موهنجودار قابل قیاس است، وجود دارد. (ش۷)



شکل ۷- مجسمهای از الهه مادرکه دربالای سرخود یك هیولای سر دارد آنرا با نقش الهه مادرکه درموهنجودارو پیدا شدهقایسه کنید بعقیده گیرشمن ایننقش خدای موسوم به سروش است و میان وی ، ایزدمهر یا میترا در اوستا رابطهای وجود دارد ، مهر دارای هزار گوش و ده هزار چشم است کتاب گیرشمن ص ٤٤ .

گذشته از الهه مادر اشتراکهای دیگری نیزوجود داشتهاست که ثابت می کند از لحاظ مذهب یك ارتباط دائمی و گسترش یافتهای میان تمدنهای ایران وبین النهرین و دره سند وجود داشتهاست. پرستش خورشید با پیدا شدن سواستیکا وچرخ عمومیت داشته ونیایش آتش که اصل آن از ایران است در این تمدن رائج بوده اما از نیایش رودخانه اثری نیست.

در باره سرنوشت نهائی مرد گدان نیز یك همآهنگی چشم گیر وجود داشته است و در حقیقت دفن وسوزاندن و در معرض خورد مرغان قرار دادن بروش های مختلف معمول بوده است. گداهی مرد گدان را نخست در معرض خورد مرغان قرار می دادند سپس استخوانهای مانده را جمع و دفن می کردند، گاهی نیزمرد گان را می سوزاندند و سپس استخوانهای مانده را دفن می کردند، گاهی نیزمرد گان را می سوزاندند و سپس استخوانها همراه با زغال دفن می کردند، زیرا در بعضی از قبور آثار استخوانها همراه با زغال و خاکستردیده شده و گاهی نیز اسکلت دست نخورده و کامل در حال در از کشیدن یانشستن یافت شده که دلیل بردفن کامل است، در مقابل سوزاندن کامل که دلیل آن پیداشدن ظروف مملواز خاکستر مرد گان است نیز وجود داشته است.

خط موهنجودارو در همان مراحل مقدماتی مانده است و تا کنون . . . علامت از این خط یافت شده و دانشمندان فنلاندی تا کنون ۳٦٠ علامت آنرا تطابق داده اند . این خط با خطهای مقدماتی در مصر، سومر، کرت، قبرس، عیلام ، وحتی چین شباهتهائی دارد .

زبان این قوم البته با زبانسانسکریت شباهتهائی دارد اما بازبانهای سومری وعیلامی نیز شبیه است وفعلا دانشمندان در انتظار خوانده شدن برخی کتیبههای دوزبانی هستند که درعیلام وبین النهرین یافت شده است می توان گفت که زبان مردم مورد بحث بیش از همه با زبان مردم عیلام همانندی و پیوند داشته است.