

#### ٤\_ مسئله منشأ تصاوير جام

درحال حاضر، ما ازفرهنگ قومی که جام زرین حسنلو بدان تعلق داشته هیچ چیز نمیدانیم، معذالك، معتقدات آن قوم هرچه بوده، بنظر می آید که صحنه های نقش شده برروی جام مبین یکنوع اظهار مطلب ازراه علائم (سمبلیسم) است نظیر صحنه های نقاشی درون کلیساها جهت روشن کردن ذهن مومنین مسیحی ولی باطرحهائی بمراتب ساده تر و تجریدی تر از آنها که خطوط اصلی معتقدات مزبوررا، آنهم بطور خلاصه، ارائه داده باشد.

آنچه نهایت اهمیت ولزوم را دارد اینستکه ـ درعینکوشش برای مجزا ساختن قسمت تقلیدی از قسمت اصیل محلی که درایجاد این صحنه شرکت داشته است ـ معنای واقعی ومنشأ مطلبی را که از راه علائم بیان گردیده کشف نمائیم.

آثار باستانی خاورمیانه قدیم که همراه بامتن است، در قدم اول مبنائی برای تفسیر موضوعات جام حسنلوعی ضه میدارد. البته قبول چنین منبعی متضمن آنست که ما نه ایها معنویاتی مشابه ساکنین بین النهرین داشته و اساطیری مشترك با آنها دارا بوده اند.

باپیشگرفتن این راه، ما سعی میکنیم، طی مطالبی که خواهیم گفت، ثابت نمائیم که نقوش حسنلو، نسبت بموضوعات مصور خاورمیانه قدیم که تاکنون شناخته شده، تعولی را نشان میدهد بعقیده ما درست همین تفاوت طرز بیان است که معانی محلی اساطیر منقوش برجام مورد بحثرا آشکار ساخته و راه درك مذهب

مانه ایها را باز میکند. باید توضیح دهیم که فرضیه یك الهمام خارجی فقط شمایل سازی را دربرمی گیرد ولی سبك وطرز پرداخت شکلها مختص سنت هنری ایران، چنانکه بعدا تعریف خواهد شد، بنظر می آید.

از همین حالا پیشنهاد میکنیم که تصاویر ردیف بالائی جام را معرف فکر اصلی شناخته و صحنه های ردیف پائینی را، که بدون هیچ توجهی بنظم و ربط مطالب آورده شده، مجموعه ای بدانیم از اساطیر قهرمانی و داستانی که جزء لایتجزای کتب مقدسه تقریبا تمام اقوام آسیای غربی بوده است.

منشأ اكثر این موضوعات منتهی میشود به اشعار اساطیری یا قهرمانی نویسندگان بین النهرینی که همیشه هم بیك صورت بیان نشده است. چنانکه اساطیر اکدی بااساطیر سومری فرق داشته و بین اقوامی که تحت نفوذا کد بوده اند بازهم تفاو تهای بارزی در اساطیر شان دیده میشود. باوجود اینها، سنتها از نسلی بنسل دیگر منتقل شده و نحوه بیان آنها در متون مختلف کمابیش یکسان مانده است.

### سه ارابهران

بدون امکان کمترین اشتباهی ، رژه سه خدای سوار بر ارابه مربوط میشود بمعتقدات کهنآسیای صغیر، تصور خدای طوفان، باگاو بعنوان علامت مشخصه، یك فکر بسیار رایجی بود در تمام کشورهای کوهستانی شمال سوریه و دربین هیتیها و هوریها. نخستین نمونههای آن در لوحههای پیش از هیتی هزاره دوم قبل از میلاد کاپادوسیه که هرشهر مهمی برای خودش یك خدای طوفان داشت \_ بهچشم میخورد ۲۵۰ . پس از لوحههای مزبور،آثاری

<sup>25—</sup> R. Dussaud: Les tablettes cappadociennes du Musée du Louvre, p. 54, fig. 4, pl. III, 2.

که بهتر از همه پرستش این ربالنوع را نشان میدهد عبارتست از نقوش برجسته هیتی معابد در هوای آزاد یازیلیکایا (Yazilikaya) و مالاتیا (Malatya) که از قرن پانزدهم تا دوازهم قبل از میلاد ساخته شده است. ۲۰ آثار حکاکی ریزکاری (Glyptique) از جمله مهر استوانه ای مشهور به تیزکیه ویچ (Tyszkiewicz) رابطه ای بین لوحه های کاپادوسی و نقوش یادشده هیتی برقرار مینماید.۲۲

بعلت بزرگی جثه حیوان و دقت زیادی که صرف ترسیمآن شده است، چنین استنباط میشود که این ارابهران مقام اول را دراصون تکوین الهی \_ نظیر خدای طوفان نقش برجسته بزرگ یازیلیکایا و یا نقوش برجسته مالاتیا \_ دارا بوده بطوریکه ، علیرغم ترتیب ازهم دررفته صحنههای جام، بیننده مجبور است که این ارابه سوار و گاوش را سرآغاز و کلید وقایعی که بصورت آشفته ای بیان میشود بداند.

البته، لباس وطرزآرایش سرش عیناً مطابق صورتهای نقشهای برجسته هیتی نمی باشد. اما روی شانه هایش چیزی دیده میشود که میتوان بیك جفت بال تعبیر کرد. خوب، درمیان شکلهای مختلف خدای طوفان مالاتیا یکی هست که بالدار بوده و برپشت شیری، که آنهم بالدار است، ایستاده است. \*\*

ازسوی دیگر، خدای هیتی تشوب (Teshoub) مانند خدای کنعانی

<sup>26—</sup> Louis Delaporte: Malataya Arslantépé, fac. I (1940). — K. Bittel, R. Naumann, W. Otto: Yazilikaya (1941). — Walter Andrae: Alte Fest—strassen im Nahen Osten (1941).

<sup>27-</sup> Henri Frankfort: Cylinder Seals (1939), pl. XI (n, o).

<sup>28—</sup> R. Dussaud: Les religions des Hittites et des Hourrites, des Phéniciens et des Syriens, Paris 1945 (2° éd. 1949), p. 338.

طوفان ادد (Adad) یا هده (Hadad)، همیشه همراه باابرها، بعنوان نشانه و علامت تاخت و تاز، نموده شده اند. ضمناً نباید از نظردور داشت که دراین زمان هنوز رسم نبوده که سوار اسب شوند بلکه سوار برارابه ای میشدند که درآغاز گاو یا خر وحشی و بعدا اسب بدان بسته میشد. این مشخصات باحالت خدای نقش بسته برروی جام حسنلو کاملا تطبیق میکند و فقط تفاوتهائی ناشی از زمان و سلیقه درآن مشاهده میشود. همانطور که ربالنوع رعد و بسرق ترسیم شده بریك مهر استوانه ای کاپادوسی بسریشت گاو نری ایستاده است درحالیکه شکل سنتی او، بصور تیکه آشوریها تجسم مینموده اند و روی سنگ یادگار مکشوفه از آسلان تاش (Aslan-Tash) مینموده اند و روی سنگ یادگار مکشوفه از آسلان تاش (Aslan-Tash) و موجود در موزه لوور دیده میشود، ایجاب میکرده که یک پای داروی شاخ و پای دیگر را روی کپل گاو بگذارد. "

درادبیات، اینگونه بیان مطلب ازطریق علائم خیلی دورتر میرود. یك سرود مذهبی از «گاو بزرگث» یاد میكندكه مفهوم آن فقط خود گاو نیست بلكه شخصیت تشوب را هم دربرمیگیرد.

تمام این معلومات ما را مجاز میسازد باینکه تصویر بالدارجام حسنلو را ـ که شلاقش راگوئی برای جنگ باعناصر طبیعی بعرکت درمی آورد (شکل ۲۰) ـ همتای ربالنوع طوفان هیتی ها ویاهوریها بشمار آوریم.

بمناسبت پوشش سرشان، رانندگان ارابههای دوم و سومبسته شده بخروحشی بترتیب ارباب انواع خورشید وماه، یا شمش وسین، را بخاط می آورند. چنین تجمعی غیر عادی و بیقاعده نیست، زیرا

<sup>29—</sup> G. Contenau: La glyptique syro-hittite, Paris 1922, pl. II, 6. — T. & N. Ozguc: Ausgrabungen in Kultepe, (1950), no. 721.

<sup>30-</sup> A. Parrot: Assur, fig. 84.



۲۰\_ جام حسنلو : راننده ارابه گاوی

هم در شهرآشور و هم درعلم الهیات بابلی، پرستش ادد یا خدای طوفان همراه با دو ربالنوع مزبور بعمل آمده و درپایان قانون حموربی، نام ادد «صاحب فراوانی و ازدیاد آب چشمهها» در امر اجرای عدالت، بمعیت اسم شمش ذکر گردیده است. "

ازسوی دیگر، در نقشهای برجسته مالتائی ۲۰ ـ نقطه ای بر کنار

<sup>31—</sup> Ed. Dhorme: Les religions de la Babylonie et de l'Assyrie. pp. 97 ss, 126, 127.

<sup>32—</sup> F. Thureau-Dangin, in Revue d'Assyriologie et d'Archéologie Orientale, Paris, 1924, XXI, pp. 185-197. — G. Contenau. Manuel d'Archéologie orientale depuis les origines jusqu'à l'époque d'Alexandre. 4 vo., Payot, Paris, 1927-1947, tome 3, p. 1280. — A. Parrot: Assur, p. 71.

رود دجله و درنزدیکی خرسآباد که بامر سناخریب برروی سنگ کنده شده، دیده میشودکه خدایانآسمانی ادد، شمش و سین پشت سر خدایان اعظم آشور و ایشتر حرکت میکنند. درآنجا شمش برپشت اسبی ایستاده است. برلوح سنگ آشارهادن (Ashardadon) که در تیل بار سیب بدست آمده، بازهم شمش بهمین صورت نشان داده شده است.

یك فرضیه دیگر آنست که نقوش جام حسنلو، موضوع اصلی دسته (بمفهوم دسته سینهزنی یا نظیر آن) یا زیلیکایا را مجسم نماید. دراین دسته، تشوب همراه دوگاونر موسوم به سری و هوری نماید. دراین دسته، تشوب همراه دوگاونر موسوم به سری و هوری (Seri, Hourri) میباشد و در اینکار یك قصد آشکاری در ارائیه علائم و مظاهر بچشم میخورد. زیرا معنای کلمه سری روز بوده و عقیده داشتند جایگاهش نزد المه آفتاب قرار داشته است. همچنین معنای هوری شب بوده و گاومز بور پهلوی رب النوع طوفان و تاریکی سر میکرده است. \*\* در اینصورت، اجتماع ثلاثه جام حسنلو ما را در برابر خدای بزرگئ طوفان، که شاید معبد هم برای او ساخته شده بوده، و دو مصاحب آسمانیش میگذارد.

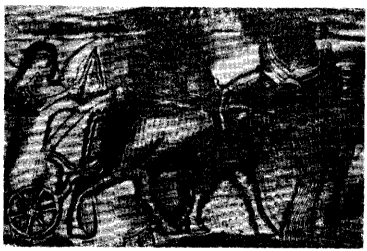
# مراسم جرعه فشاني و قرباني

گذشته از این رژه فضائی مخصوص خدایان عناصر طبیعی، که اهمیتشان بابیان علائمی تاکیدگردیده، ماشاهد دوتا ازمناسك سنتی ومذهبی خاورمیانه قدیم، جرعه فشانی (Libation) و قربانی، میباشیم.

<sup>33—</sup> F. Thureau-Dangin & M. Dunand: Til-Barsib, Paris, 1936, p. 152, pl. XII. 34— R. Dussaud: Les religions des Hittites..., p. 347.

جرعه فشانی اصولا یك نوع تقدیم پیشكشی است که بوسیله شاه یا کاهن بزرگ انجام می گرفت. درعین حال، آئینی بوده بمنظور حاصلخیزی زمین، زیرا جرعه آب مظهر باران، یعنی عامل ناگزیر روئیدن گیاهان و تأمین زندگی محسوب و برزمین فشاندن آن موجب جلب آن میگریده است. درنقش سومری گود آ (Gudéa) ، این جرعه برروی گلدانی میریزد که گیاهی در آن جای داده شده است.

برروی جام حسنلو، گاو نر بزرگئ، علامت مشخصه تشوب ، جلوی کسیکه پیالهای را با دو دست بلند نموده، جریان تندی از مایعی را بزمین میریزد (شکل ۲۱). موضوعگاوی که ازدهانش نهری



۲۱\_ جام حسنلو : گاوی که ازدهانش ستون آبی برزمین میریزد .

جاری میشود خودش خیلی چیزها را روشن میکند. زیرا از یکسو یکبار دیگر هم هویت ربالنوع طوفان را تائید نموده و از سوی دیگر به اسطوره حاصلخیزی، یکی ازقدیمترین ورایج ترین اساطیر

<sup>35-</sup> A. Parrot: Sumer, fig. 281, 282.

آسیای جنوب غربی، می پیو ندد.

باوجود آنکه در شمایلسازی این موضوع ندرتاً ظاهر میشود، ما آنرا در سه اثر زیرین، متعلق به هزاره سوم قبل از میلاد، می یابیم:

۱ برروی یک استوانه مکشوفه در اور (Ur) و مربوط بدوران اکد، دو ستون آب از دهان گاوی فروریخته و سطح زمین را فرا میگیرد، در حالیکه در گوشهای از استوانه مزبور، یک گاو وحشی کوچکی برفراز مربعمستطیلی که حاوی نام نذرکننده است بحال چمباتمه دیده میشود.

۱ـ موضوع مورد بحث بصورت متفاوتی بر استوانه مشهور به استوانه شارکالی شاری (Sharkalishari) از مجموعه د کلر (De Clerg) و متعلق به نیمه هزاره سوم قبل از میلاد نقش بسته است. ۲۷ در آنجا گاوی مشغول نوشیدن آبی است که از ظرفی فوران مینماید. البته فرق بین این منظره با گاو جام حسنلو، که هم منبع آبست و هم چشمه، زیاد است لکن این تصویر رابطهای برقرار میکند بین موضوع مورد مطالعه ما با موضوع ظروف فواره دار که بکرات در پایان هزاره سوم و سراسر هزاره دوم قبل ازمیلاد ترسیم میگردیده است. ۲۸

۳ برظرف از جنس استآتیت (Stéatite) مکشوفه در خفاجه،

<sup>36-</sup> L. Legrain: Excavation X. Seal Cylinders, London, 1951, fig. 186.

<sup>37—</sup> A. Parrot: Sumer, p. 186, fig. 223. — De Clercq avec la collaboration de M. J. Menant: Catalogue méthodique et raisonnée, tome 1, Cylindres orientaux, Paris, 1888.

<sup>38-</sup>A. Parrot: Sumer, fig. 339-392.

از میان آبی که از دهانگاو خارج میشودگیاهی سربرآورده است، ۲۰ کاملا مانند جامی که در برابر آن گودآ جرعه فشانی میکند که گیاهی در آن جام رسته است و یا مانند ظرفی (که اهل فن Arybale نامند) و اجنه منقوش بریك جام زرینی از املش با دو دست برروی سینه نگهداشته اند (شکل ۲۲). ۴۰

مبنای اعتقاد بجرعه فشانی و دلیل کثرت نمایش آن برروی آثار تاریخی را میتوان بسهولت درك نمود. مردم مانهای که بر دو دامنه کوهستان زاگرس مستقر شده بودند، مثل همسایگان بینالنهرینی شان، مجبور بودند که بعوامل جوی، که موجودیت و فراخی نعمتشان بدان بسته بود، سخت بیاندیشند. لذا بسیار طبیعیست که آب یعنی نخستین عنصر حیات در خط مقدم مسائل معنوی قوم مزبور جای گرفته باشد.

و اما شخص مجری این آداب (شکل ۲۳)، او شاه است یا کاهن؟
یا هردو؟ تشخیص آن دشوار است. فقط معلومست که لباس و طرز
آرایش سرش از دیگر مردان این جام متمایز میباشد و هیأت مجریان
آداب معابد را بخاطر میآورد. شاید هم یکی از انبوه تصاویر
پیشوایان مذهبی است که آثار تاریخی سومر و اکدی بما عرضه
داشته اند و بعنوان مثال از چند تای آنها در زیر یاد میکنیم:

\_ الواح مذهبي لاگاش (Lagash) .\*

ـ جام بزرگء اوروك (Uruk) جهت تشريفات ديني. <sup>۲۲</sup>

<sup>39—</sup> H. Frankfort: The Art and Architecture of the Ancient Orient, Middle-d'Assyriologie et d'Archéologie Orientale, Paris, 56 (1962), p. 117, n. 7. sex, Pinguin Books, 1954, fig. 9, British Museum.

<sup>40-</sup> Exposition «7000 ans d'Art en Iran», cat. 80.

<sup>41-</sup> A. Parrot: Sumer, fig. 159 A, B, fig. 169 A.

<sup>42-</sup> A. Parrot: Sumer, fig. 88-90.





۲۲ جام زرین املش: متعلق بقرن نهم یا هشتم قبل از میلاد، در موزه ایران باستان . ظرف شامل دومجلس فوقانی و تحتانی است. دربالا شیری بگوزنی حمله نموده و در پائین یکی از اجنه ظرفی را بغل گرفته که مایعی از آن فوران میکند .

- \_ مجسمه کوچك خفاجه (Khafadjeh)
- مجسمه های پیشوایان دینی مکشوفه در ماری (Mari) ۴۴.

اشخاص منقوش برآثار فوق گاهی دارای ریش هستند و گاهی با صورت تراشیده ولی همیشه و بدون استثنا سرشان بدون مو میباشد. در مواقعی هم که شاه شخصاً وظایف مذهب را انجام میداد عرقچینی بسر میگذاشت تا چنان نمایدکه سرش تراشیده است.

<sup>43—</sup> H. Frankfort: Sculpture of the Third Millenium B. C. from Tell Asmar and Kafadjeh, Chicago, 1939, pl. 21-23.

<sup>44-</sup> A. Parrot: Mari, 24-30.

در پشت سر این رئیس دینی ، دومردی حرکت میکنند که هر کدام با یک دست پس گردن و با دست دیگر سرین گوسفند راگرفته و بجلو میرانند . در اینجا سروکار ما با قربانی بمفهوم واقعیی است ، یعنی ریختن خون که طبق قدیمی ترین سنتها معادل جرعه فشانی بوده است . درباره ذبح حیوانات باینمنظور مدارک متعددی موجود است . بعض اوقات صعنه های نمایش تشریفات مذهبی قربانی ، میدان جولان ذوق و قریحه هنرمندان گردیده و مهارتیکه در تجسم جزئیات ، آنهم در سبکی کاملا طبیعت گرا ، بکار برده حاکی از قدرت فوقالعاده حس مشاهده آنان میباشد.

گوسفند حیوانیست که بیشتر قربانی میشده است. ارقام گوسفندانیکه جهت قربانی وارد معابد سومری و اکدی میشده در متون مذهبی درج گردیده است، تعداد آنها واقعاً حیرتآور است.

بعضی از نقشهای برجسته برروی سنگ چنان زنده هستند که گوئی ما درآن تشریفات حاضر بوده ایم و درنتیجه بخوبی درمییابیم که مقصود غائی از اینکار نثار نمودن خون بوده است.

ضمن کاوشهای ماری، خردههای منقوشی از جنس صدف پیدا شد. پس از جورکردن آنها صحنهای پدید آمدکه به «ذبحگوسفند» مشهور شده است. این اثر در معبد شمش پیدا شده و مراحل پیدر پی قربانی گوسفند را با دقت و ریزهکاری هرچه تمامتر نشان میدهد. <sup>۴۵</sup> همچنین صفحه بزرگ نقاشی شدهای از کاخ ماری که اکنون در موزه لوور میباشد، تشریفات قربانی گاو را، آمیخته با یک احساس شکوه و عظمت، نمایان میسازد. <sup>۴۵</sup>

<sup>45-</sup> A. Parrot: Sumer, fig. 171 B, Musée de Damas

<sup>46—</sup> A. Parrot: ibidem, fig. 344, 345. — Idem: Syria fac. 4 (1937) Musée du Louvre.

متون مربوط باین موضوع ما را آگاه مینمایند که خدمه معبد حیوان را جهت ذبح میآوردند و در مواقع کاملا استثنائی شاه شخصا خون آنرا بپای خدایان ریخته و نثار آنها میکرده است. ضمنا تصریح شده است باینکه در مراسم مزبور، شاه خودرا بلباس روحانیون درمیآورده است باین طریق که جامه بلندی پوشیده و عرقچینی بسر میگذارده است. ۲۰ این توصیف از هرجهت باصحنه جام حسنلو تطبیق مینماید و ما را مجاز میسازد باینکه شخص حامل پیاله را شاهی بدانیم که طی تشریفات باشکوهی بانجام مراسم دینی مشغول میباشد.

## زن ایستاده بریشت قوچ

بطوریکه در آغاز این مبحث، یعنی «مسئله منشاء تصاویرجام» اشاره شد بیشتر نقوش جام حسنلو معرف اساطیری میباشد که با اساطیر مذکور در آثار تاریخی سوریه و بینالنهرین خویشاوندی دارد. معذالك تصویر زن عریان ایستاده برپشت دو قوچ، نشانهای از الوهیت، تا حدی پیچیده است (شکل ۲۶). شخص مزبور پوشاکی جز یك گردنبند و یك شنلی که با نوك دستها گرفته ندارد. تنها چیزی که بما القا میکند که شیئی اخیر را شنل بدانیم شباهت نقش آنست با پارچه لباسهای اغلب اشخاص دیگر این جام. ولی آیاممکن نیست آنرا چیز دیگری تصور کنیم؟ مثلا باران و یا بالها؟ برای روشن شدن این مطلب، تصویر مورد بحث را با چهار اثر زیرین مقابله مینمائیم:

١\_ يك استوانه عصر اكد شمايل الهه عرياني را نشان ميدهد

<sup>47-</sup> R. Dussaud: Les religions des Hittites..., p. 348.



۲۲\_ جام حسنلو : الهه عریانی که روی دوقوج ایستاده .

که سوار بر گاو بوده و بازوانش را برروی سطحی خطخطی، که که میتوان باران پنداشت، گشوده است.  $^{4}$  چنانکه بالاتر گفتیم، باران یک عنصر اصلی تکوین عالم (Cosmogonie) ملل شرق قدیم بوده است.

۲ برروی یك استوانهای كه درسوریه پیدا شده، یك موجود خدائی عریان برپشت یك گاو یا یك شیر ایستاده و دستهایش را برروی سطح منقوشی بازكرده كه خانم پردا نام «محوطه بالدار» (a winged enclosure) بدان نهاده است. ۲۱

۳\_ المه فوق الذكر را برروى ظرفى مكشوفه در لارسا (Larsa)

<sup>48-</sup> H. Frankfort: Cylinder Seals, pl. XXII, (British Museum 89089).

<sup>49-</sup> E. Porada: Corpus of Ancient Near Eastern.... vol. 1, XIV, n. 967, pl. 29.

مییابیم که اینبار برپشت هیچ حیوانی قرار نداشته و جهت دعای خیر، دستهایش را برفراز دو بال باز نموده است. ه

٤- تصویر مشابهی برروی صفحه گل پختهای متعلق بموزه لوور دیده میشود لکن الهه برپشت دوبزکوهی نشسته، ایستاده است. ۵۱

بطورکلی، این نوع خدایان از جمله مشخصات هزاره دوم پیش از میلاد سوریه میباشد که گاه در بناهای تاریخی وگاه بصورت مجسمه های کوچك، مخصوصا برای آویختن بگردن بعنوان تعوین و طلسم، مشاهده میگردد. بعضی از طلسمهای مزبور او را درحال شیردادن بکودکی نشان میدهد. اکثر علما او را الهه باروری شناخته اند. ۲۰ برعکس، الهه جام حسنلو، بعلت ارتباطش با قوچ، در زمره الهه های سوری در نیامده و به اساطیر سومری ماقبل تشکیل سلسله ها ملحق میگردد.

ازسوی دیگر، قرارگرفتن این الهه بلافاصله بعد از هیولائی که ازکوه بیرون آمده، او را باداستان اساطیری هیتی کوماربی، که کمی پائینتر درباره آن صحبت خواهیم کرد، مربوط میسازد. در داستان مذکور، الهه میتانی موسوم به هبات (Hébat) بهمراهی خدای طوفان عهدار نقشی میباشد.

بسهم خود، ما این تصویر جامرا گونه تحول یافتهای از الهه مادر مربوط باعصار خیلی دورتشخیص میدهیمکه درآثار باستان شناسی ایران قسمتهای برجسته تنش خیلی بزرگتر از نسبتهای

<sup>50-</sup> A. Parrot: Sumer, fig. 367 B.

<sup>51-</sup> Idem, ibidem, fig. 367 C.

<sup>52-</sup> G. Contenau: Le Déluge babylonien, pp. 143, 144, fig .26, 27.

<sup>53-</sup> Ed. Dhorme: Les religions de la Babylonie et de l'Assyrie, p. p. 352.

طبیعی نموده شده و بمنظور تاکید وظیفه شیردهی او، الهه با دستهایش یستانهای خود را میفشارد.

## مرد كمائدار

ادبیات مذهبی خاورمیانه قدیم که بتفصیل از اصول تکوین عالم ، پیدایش جهان، ظهور انسان و نظایر آنها سخن رانده سهم بسزائی هم به اسطوره های قهرمانی تخصیص داده است. از جانب دیگر، برای تجسم این افسانه ها، شمایل سازی علائم و ضمائم معینی برای هر اسطوره تعیین نهوده بطوریکه با وجود تغییراتی که تصاویر این اساطیرطی زمان بعه ل آورده اند بازهم بوسیله همین علائم و ضمائم شناخته میشوند. چنین است اسطوره گیلگامش (Gilgamesh) یا قهرمانی که متون متعددی داستانش را بیان میکند. لکن درهیچ جا ما بچیزی بر نمیخوریم که یادآور قهرمان کماندار جام حسنلو باشد. درمقابل بعضی نقشهای برجسته سنگی آسیای صغیر متعلق به نیمه دوم هزاره دوم پیش از میلاد تصویر بزرگت شده کمانداری را عرضه میکند که هویت آن تا حال مورد بحث باقی مانده زیرا برخی عرضه میکندکه هویت آن تا حال مورد بحث باقی مانده زیرا برخی

اما کماندار جام حسنلو دارای اسلاف کاملا ایرانی میباشد ، آنهم درنقوش برجسته شهرزور (Shahr-Zor) که متعلق به او اخر هزاره سوم قبل از میلاد است. ۵۵ با آنکه نحوه ترکیب اشکال تقلیدی از صحنه های فتح و فیروزی بین النهرینی است، شاه لولو بو (Lullubu)

 <sup>54—</sup> M. Th. Bossert: Das hethitische Felsrelief bei Henyeri (Geszbili), in Analecta Orientalia, XXIII (1954), pp. 129 ss, pl. XXVI abb. 10. — J. Danmanville: Iconographie d'Ishtar en Anatolie ancienne, in Revue
 55— R. Ghirshman: L'Iran des origines à l'Islam, p. 42.

کمانش را، باحالتی بسیار شبیه قهرمان جام حسنلو، روی زانویش تکیه داده است (شکل ۲۰). گذاردن انتهای سلاح بروی پا سنت



۲۰ نقش برجسته سنگی آنوبانینی در شهر زور، اواخی هیزاره سوم این میادد .

پایداری بوده زیرا پانصد سال بعد، نگهبانان کاخهای هغامنشی ، عین کماندار جام حسنلو میایستند (شکل ۲۱).

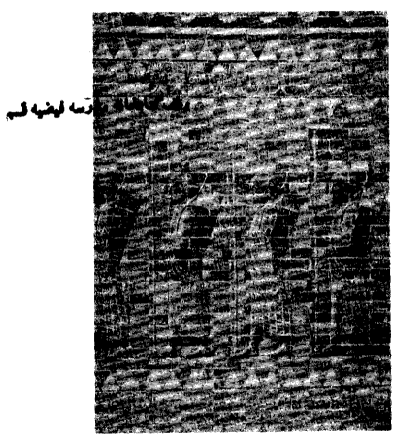
چنانکه گفتیم، پوشش سرکماندار ما عبارتست از یك نواری دور سرش که بکله ماری ختم میشود. شاید این مار نشانه صفت الوهیت قهرمانباشد. دراینصورت اوخدای جنگ بوده، یافرشتهای مظهر یکی از عناصر طبیعی، یا خیلی ساده یك شاه وحتی یك رئیس قوم؟ تشخیص آن مشکل است.

درهیأت وحالت این تصویر نکته دیگری جلب توجه میکند وآن جای دادنش است در پهلوی عقابی که زنی را حمل میکند (۲۷)

ارتباط عقاب با مار و موضوع دشمنی بین آنها در داستانهای بابلی آمده و ندرتا هم بر روی نشانها و مهرهای عتیق ترسیم

شده است.  $^{40}$  در اینجا از چند نمونه نمایش این موضوع یاد میکنیم:

— استوانه فاتا (Fata) و یك استوانه دیگراز عصر اکد که بیشتر به اسطوره معروف اتانا (Etana) مربوط میشوند.  $^{40}$ 



٢٦ ـ كيلوئي مشهور به كمانداران، مكشوفه درشوش وموجود درموزهلوور.

آثار ایرانی متعلق به هزاره سوم قبل ازمیلاد، بشرح زیر:

<sup>56-</sup>G. Contenau: Epopée de Gilgamesh, Paris, 1939, pp. 147 ss.

<sup>57—</sup> Pierre Amiet: Glyptique Mésopotamienne ancienne, Paris, 1961, pl. 95, fig. 1252; pl. 98, fig. 1296.

\_ یك مهر استوانهای مکشوفه در شوش ( از یك مجموعه خصوصی در تهران) \*\*

ے تیله های سفالین بدست آمده از تپه گیان و قشر دوم شوش  $^{\circ}$  ے یك ظرف مكشوفه در سیلك  $^{\circ}$ 



۲۷\_ جام حسنلو : عقاب حامل زن .

ضمناً تذکر این مطلب زائد نیست که موضوع عقاب و مار ، مانند اکثر موضوعات مشرق قدیم ، دوباره طی قرون وسطی ظاهر میگرددو بهترین نمونه آن کتاب یو حنای اسپانیائی (Apocalypse espagnole)

<sup>58-</sup> E. Paroda; Iran Ancien, p. 32.

<sup>59—</sup> G. Contenau & R. Ghirshman: Fouilles de Tépé-Giyan, Paris, 1933, pl. 66, 67.

<sup>60-</sup> R. Ghirshman: Fouilles de Tépé-Sialk, vol. 1, pl. 60.

متعلق به قرن دهم میلادی میباشد (شکل ۲۸) $^{''}$ 

صرفنظر ازهویت کماندار جام حسنلو ، ازتباطش با سایس تصاویر جام و نقشی که دربیان اساطیر جام برعهده دارد، حالت و طرز ایستادن او ناشی از یك سنت محلی بسیار قدیمی است که قرنهای دراز دیگری در ذهن تصویر سازان باقی میماند تا ازنو برروی نقوش برجسته شوش و تخت جمشید ظاهر شود.



۲۸ موضوع دشمنی عقاب و مار ، مینیاتور قرن ۱۱ میلادی که درشهر سن مورسور (Saint-Sever) اسیانیا کشیده شده است .

#### عقاب حامل زن

موضوع عقاب حامل زن معتاج بتوضیح مغتصری است. یك استوانه یافته شده در لاگاش (Lagash) و متعلق بعصر اكد، افسانه اتانا شاه داستانی كیش را بیان میكند (شكل ۲۹) ۲۰ . اتانا، كه هم

<sup>61-</sup>C. Nordenfolk: Le Haut Moyen Age.

<sup>62—</sup> A. Parrot: Tello, p. 138, pl. XI. Musée du Louvre. — Idem: Assur, fig. 359, Musée de Berlin. — G. Contenau: Le Déluge babylonien, p. 149, fig. 31.

چوپان بود وهم شاه، برپشت عقابی بپرواز درمیآید و بجستجوی «گیاه تولد» میپردازد تا زنش بتواند باو پسر و جانشینی بدهد. قطعهای از متنکه بااین عبارات شروع میشود «ای خدای من، کاش بامر تو فرزندی برای من تولد یابد، گیاه زندگی را بمن ارزانی دار» سخت مهیج است. ۲۶

بین پیدایش این اسطوره و تاریخی که تصور میشود جام حسنلو



۲۹ مهر استوانهای ازعصر اکدو مکشوفه درلاگاش درباره اسطوره اتانا (نیمه دوم هزاره سوم قبل ازمیلاد).

ساخته شده باشد بیش از هزار سال فاصله است. معذالك ابدا گزافگوئی نیست اگر نقش عقاب حامل زن برروی جام را بااین افسانه اكدی مرتبط سازیم. این تصویر جام را میتوان یك روایت ایرانی همان داستان اكدی دانست كه درآن چوپان ـ شاه جای خود را برپشت عقاب بزنش داده تا مستقیماً نزد خدایان رفته و گیاه معجزآسا را دریافت نماید (شكل ۲۷).

ناگفته نماندکه برروی مهر استوانهای شوش که بالاتر یاد

<sup>63—</sup> G. Contenau: Le Déluge babylonien, p. 148. — Ed. Dhorme: Les religions de la Babylonie et de l'Assyrie, pp. 312 ss.

کردیم، عقاب پرگشوده است و برفراز یکی از بالهایش یك سر انسانی دیده میشود و لذا بعید نیست که آن تصویر هم بیان دیگری از افسانه اتانا باشد.

بدین ترتیب تفسیری برای تصویر عقاب حامل زن بدست آمد. اما یك متن فنیقی که بتازگی قرائت شده تفسیر دیگری را بما القا مینماید.

توضیح آنکه یکی از متون مکشوفه در اوگاریت یا راس شمره (Ugarit, Ras-Shamra) اطلاعاتجدیدی در باره قدرت الهه کنعانی موسوم به آنات (Anat) در اختیار ما میگذارد. \*\*

ضمن برشمردن كرامات المه مزبور، متن فنيقى ميگويد كه او ميتوانسته در هوا حركت كند. البته درآن زمانها، چنين كارى از امتيازات خدايان محسوب ميشده است. بدين جهت دراين متن به آنات لقب «پرنده پرندگان» (بمفهوم زيباترين پرندگان) داده شده است. عليهذا آستارته (Astarté) يا «المه بالدار» نيز بهمين شكل تجسم مسافته است. همين شكل

این صفت الهه فنیقی ما را از تصویر پرهیجان افسانه اتانا دور ساخته و دعوت میکند باینکه مسافر عقاب حسنلو را موجودی ربانی از دسته ایشتر (Ishtar) یا آستارته بشماریم. ازجانب دیگر، توصیف الهه پرنده بطور تعجبآوری با آناهیتا ایزد ساسانی، که

<sup>64—</sup> Ch. Virolleau: Les nouveaux textes mythologiques de Ras-Shamra, extrait des Compte-Rendus de l'Académie des Inscriptions & Belles-Lettres (1962). — Idem, in Compte-Rendus au Congrès Assyriologie, Paris, juillet 1964.

<sup>65—</sup> M. Shaeffer: Ugaritica, II, p. 41, fig.. 14, 3. — Th. Barrelet: Syria XXXV, 1958, pp. 36-42.

بدیهی است که با فقدان متن نمیتوان بصحت یکی ازاین دو تفسیر رأی داد. زیرا ترکیب و نظام افکار مذهبی این تمدنها، حتی اگر متون مربوط بآنها هم درنهایت وضوح خوانده شده باشند، بحدی غامض و پیچیده است که در حیطه تصور یك انسان زمان حاضر نمیگنجد. لذا تمام این فرضیه ها حکم اقدامات آزمایشی را دارد بمنظور کشف رمزی که عبارتست از تعیین هویت این موجودات. فقط اینقدر مسلم است که آنها دارای صفات فوق طبیعی

بوده اند. البته اگر هنرمندی که جام حسنلو را ساخته است در زیر هریك از این موجودات نامشان را در مربع مستطیلی نوشته بود، هما نطور که در بسیاری از آثار تاریخی این عمل انجام شده است، کار شرح و تفسیر شکلها خیلی آسانتر میگردید. اصلا جا دارد از خود بیرسیم هنرمند زبردستی که این انجیل عجیب را بصورت

گوئی تجدید خاطرهای از مجمع خدایان مانه ایست، تطبیق مینماید.

اشكال درآورده چطور این كار را نكرده است؟

## کشتن مرد زشت

بلافاصله بعد ازاین صحنه که حاکی از احساسات لطیف انسانی میباشد، هنرمند ما را دربرابر منظرهای آمیخته بخشونت و زشتی قرار میدهد (شکل ۳۰).

دونفرکه بشخص ثالثی درآویخته باشند، یك موضوع معمولی درشمایلسازی آسیای جنوب غربی بوده و ادبیات بابلی یك ردیف داستان، که تغییرات جزئی دربعضی ازآنها وارد شده، باین مطلب تخصیص داده است. اینك چند مورد مشابه این صحنه را از نظر میگذرانیم:

١- از ١٢ لوحه حماسه كيلگامش، ٤ تاى آنها شامل تفصيل



٣٠\_ جام حسنلو : مبارزه دونفر باشخص ثالث .

قدرت نمائیهای قهرمان مدکور و دوستش بنام انکیدو (Enkidu) در مبارزه با هیولای هومبابا است. درآنجا شرح خواب انبیائی گیلگامش، طرحهای عزیمت و حرکتش و اتفاقاتیکه در جنگل سدر روی داد و بالاخره مقابلهاش با هومبابا با ذکر تمام جزئیات بیان گردیده است. " صحنه های مختلف این داستان بوفور برروی نقوش برجسته سنگی و یا برروی نشانها و مهرها نقش بسته است.

کے یک لوحہ کوچک بابلی ہے کہ ھیولای مزبور را با مشخصات کرگن (Gorgone) نشان میدھد $^{''}$  ہشمر کیلگامش را بدقت ھرچہ

<sup>66—</sup> G. Contenau: Manuel d'Archéologie Orientale, II, pp. 77, 109, 295. (Méduse از اساطير يونان قديم وعبارت بودند ازسه خواهر ۱۲۵ کارگنها از اساطير يونان قديم وعبارت بودند ازسه خواهر Euriyale, Sihéno)
تمايند (مترجم) .

تمامتر مجسم مینماید.^^

۳ موضوع مورد بعث همچنین برروی اثر مهری که در نوزی (Nuzi) پیدا شده ظاهر میگردد لکندر آنجا مهاجمین تاجشاخداری که از علائم الوهیت است برسر نهاده اند و الهه ای جهت یاری در کنار آنها قرارگرفته است. "

کـ روی مهر استوانه دیگری که آنهم از نوزی بدست آمده، شخص مورد حمله، لباسی کوتاه و از پارچهای با نقش چهارخان برتن دارد که اورا در زمره تصاویر «قهرمان ریشوی عریان» درمیآورد. 

درمیآورد. 

فومبابا، نمونه عمومی از دستهای از شیاطین ترسیم گردیده است.

0 در موزه بریتانیا، یک لوحه از گل رس، صورت کج و کوله فوق العاده منحوسی را عرضه میدارد و بر لوحه دیگری همان صورت ادا و اصول در آورده است.  $^{''}$ 

۱۳ در آثار تاریخی هیتی جدید در آسیای صغیر، بازهم این
 افسانه موضوع صحنه سازی واقع شده است.

۷\_ یك نقش برجسته تل حلف (Tell-Halaf) متعلق باوائل هزاره یكم قبل از میلاد مجلس «بقتل رساندن یك غول» را \_ که

<sup>68-</sup> Dietriih Opitz: in Archiv fur Orientforschung, V (1928-1929), pp. 207ss.

<sup>69—</sup> E. Paroda, in Annual of American School of Oriental Researches, XXIV. fig. 728, pp. 60 ss.

 <sup>70—</sup> Idem: Corpus of Near Eastern Seals..., vol. 1, Serie XIV, fig. 686.
 — Idem: Seal Impressions of Nuzi, in Annual of American School of Oriental Researches, XXIV, p. 60, n. 278.

<sup>71-</sup> A. Parrot: Sumer, fig. 369, 370.

خاطرهای از الواح بابلی بنظرمیآورد ... نشان میدهد (شکل ۳۱). ۲۲ هم از لحاظ سبك و هم از جهت حالت اشخاص، این مدرك ازهمه آنهای دیگر به تصویر جام حسنلو نزدیکتر است.



۳۱ نقش برجسته متعلق باوائل
 هـزاره نخست قبـل از میلاد:
 مکشوفه در تلحلف و مشهور به
 «بقتل رساندن یك غول».



٣٢ نقش مكشوفه دركار كميش .

۸ نقش دیگری از همین زمان که از کارکمیش (Karkémish) بدست آمده همین موضوع را با جزئی تغییراتی در لباس و سلاح نمایان میسازد (شکل ۳۲) ۲۰. لکن شکل و هیکل دشمن مضروب فاقد آن کراهت زننده لوحه کوچك موزه بریتانیا \_ که از تصاویر تل حلف و جام حسنلو نیز ناخوشآیندتر است \_ میباشد.

از مقابله هشت مدرك بالا با نقش جام حسنلو در مييابيم كه

<sup>72-</sup> Idem: Assur, p. 90, fig. 99. - A. Mortgat. Tell Halaf III, Berlin, 1955.

<sup>73—</sup> H. Frankfort: The Art and the Architecture of the Ancient Orient, p. 182, fig. 88A.

این نقش با آنکه مستقیماً از منابع ادبی مدارك مزبور سرچشمه نگرفته معذالك المهام پذیر افسانه آنها گردیده یعنی افسانه مبارزه قهرمان معلومی برعلیه دیو تخریب و ویرانگری یا بزبان دیگر، جنگ موجودی پاك با موجودی بد، خلاصه همان دوگانگی شدیدی که در طی قرون اساطیر، اصول اخلاقی و داستانهای ادبی ایران را سیراب نموده است. اسطوره اهورامزدا، اصول شریعت زردشت، تصوف مانی و اشعار حماسی فردوسی مبین بینش جهانی هستند که هیچ فرقی با مفهوم این تصویر جام حسنلو ندارد.

## زن همراه شیر

در مجمع خدایان خاورمیانه قدیم، المه معبوبالقلوب، ستاره زهره بودکه سومریها این نینی (Innini) و سامیهای بابلی، آشوری و عیلامی ایشتر مینامیدند. بعنوان المه شب، او مظهر عشق و بعنوان ربتالنوع صبح، او حاکم برتقدیر جنگ و کشتار بود. در کمنترین متون تاریخی، او همبستر خدای ملی خوانده شده است. خویشاوند نزدیك شمش و سین و مخصوصاً آنو (Anu) شمرده شده، سرودهایش مملو از مدح و ثنا بوده و تعداد بیحسابی معبد برای او ساخته شده بود. علامت مشخصه او ستاره هشت و شانزده بری محیط دریك دایره، حربه او یك کمان و حیوان منسوب به او پری محیط دریك دایره، حربه او یك کمان و حیوان منسوب به او شیر بود.

مجمع خدایان ایرانی از وجود این الهه نمیبایست بیخبر مانده باشد زیرا صورت اورا برروی آثاری بقدمت نیمه هزاره سوم مییابیم. یك مهراستوانهای موزه لوور متعلق بعصر سلسله عتیق، یعنی حدود ۲۵۰۰ قبل از میلاد مکشوفه در شوش اورا سه بار

چمباتمه زده برپشت شیری نشان میدهد و در جوار او ستاره ای که نشانه الوهیتش است نقش بسته است <sup>۱۲</sup> . در سکوی یادگار آنوبان نینی (Anubannini) در شهرزور، که بالاتر بمناسبت مردکماندار ضمن شکل ۲۰ بررسی کردیم، البه مزبور تاج دوشاخی برسر نهاده، با یکدست ردیفی از اسیران را برای شاه آورده و با دست دیگر حلقه ای را نگهداشته است و ستاره ای هویت اورا ثابت مینماید.

در بینالنهرین، بناهائیکه تصویر اورا در بر دارد همانقدر متعدد است که متنوع.

در نقاشی قصر ماری، آغاز هزاره دوم، او یك پایش را روی شیری گذارده، با دستی یك چنگ را گرفته و با دست دیگر عصا و حلقهای را بسوی شاه درازكرده است. این صحنه باید حاكی از تاجگذاری باشد. "

یك مجسمه گل پخته بابلی اورا ایستاده برپشت شیری نمایش میدهد. دراینجا او مجهز به كمان و همچنین سلاحیست كه بومرانگ (Boomrang) خوانند. دایره شعله وری پهلوی كمانست. ۲۲

در ردیف خدایان مصور بر تخته سنگ مالتائی (Maltai) ایشتر

<sup>74-</sup> Pierre Amiet: Glyptique Mésopotamienne Ancienne, pl. 103, fig. 1363.

<sup>75—</sup> G. Contenau: Manuel d'Archéologie Orientale, II, p. 763. — R. Ghirshman: L'Iran des origines à l'Islam, p. 42, fig. 22.

<sup>76--</sup> A. Parrot: Syria XVIII (1937), p. 335, pl. XXXIX. — Th. Barrelet: Studia Mariana, pp. 9-35.

<sup>77—</sup> H. Gressmann: Altorientalische Bilder zum Alten Testament, 2° édition, 1927, n. 252.

برروی شیری ایستاده و این الهه فقط یك حلقه در دست دارد. "
بالاخی برروی یك سکوی یادگار آشوری در تل بارسیب
(Til-Barsib) الهه مزبور تاجی بر سر نهاده که بر فرازش
ستاره هشت پری معیط در یك دایره جای گرفته. او دو ترکش
حمایل کرده و در حینی که تسمه شیر را با یک ست گرفته، با دست
دیگر حرکت دعای خیر وبرکت را انجام میدهد. ضمنا شمشیری
نیز به پهلوی خود آویخته است. "

تمام این مقایسه ها ما را ترغیب می کند باینکه زن همراه شیر جام حسنلو را نیز یکی از تجلیات المه ایشتر بحساب آوریم. البته در این حرفی نیست که هیأت وحالت او بکلی باآثار یادشده تفاوت دارد. ولی مگر درموارد سایر موضوعات جام که تاحال بررسی کردیم وضیع غیرازاین بود؟ شاید بازهم لازم به تذکر باشد که سرو کارما بافرهنگی میباشد که ماهیتا دارای استعدادهای تغیل و ابتکاربوده است چنانکه استعدادات مذکوررا در تمام طول تاریخش، علی الخصوص در قلمرو افکار دینی، حفظ نموده است.

طراح جام حسنلو، این تصویر را، همچون مابقی صورتهای جام، تعمداً ساده کرده بحدی که بیشتر جنبه اشاره به الهه مزبور را داده دارد تا ترسیم شکل او. طراح به او قیافه زن بسیار جوانی را داده که فاقد تاج خدائی بوده وگیسوانش را بادقت وظرافت تمام ولی بسبك مد روز و همانطوریکه زنهای دیگر جام سرخود را درست

<sup>78—</sup> G. ContenauP Manuel d'Archéo. Orientale, III, p. 1281.—F. Thureau—Dangin: Revue d'Assyrio. et d'Archéo., XXI, 1924, pp. 185—197.

<sup>79—</sup> F. Thureau—Dangin & M. Dunand: Til Barsib, p. 156, pl. 14. Musée du Louvre.



٣٣ جام حسنلو: الهه همراه شير .

كردهاند ــ آراسته است (شكل ٣٣).

هیچ ستارهای صفت خدائی اور اخاطرنشان نمیکند، ولی دریك دستش آئینه و تسمه شیر و در دست دیگرش یك بومرانگ \_ از جمله اسلحه خانه ایشتر \_ قرار گرفته است.

دربین اشیاء اخیر، آئینه نیازمند بشرح و تفسیر است. ایشتر بین النهرین بندرت آنرا بدست گرفته ولی برعکس نزد خدایان سوریه شمالی بکرات دیده شده است. مثلاکوبابا (Kubaba) الهه حامی شهر کارکمیش برروی نقش برجستهای متعلق بقرن دهم قبل از میلاد بر تختی نشسته و آئینهای بدست دارد. "یك مهر استوانهای مکتشفه در نوزی، الهه بالداری را نشان میدهد که درهردستش یك آئینه است. " مثل اینست که در آداب و رسوم هوری، این شیئی

<sup>80 -</sup> Maurice Viera: Hittite Art, London, 1955, p. 70, fig. 51.

<sup>81—</sup> E. Paroda: Ann. of American Sch. of Orient. Res., XXIV, pp. 62, 63,n. 736

معنای خاصی داشته است زیرا درصورت (لیست) هدایای عروسی یك شاهزاده خانم میتانی با یك فرعون، دو آئینه قیدگردیده است. بدنیست که در اینمورد توضیح بیشتری بدهیم. صورت هدایای مزبور ضمیمه نامهای بوده که شاه میتانی موسوم به توسراتا (Tousratta) که درقرن چهاردهم قبل ازمیلاد میزیسته به فرعون مصر آمنفیس سوم (Aménophis III) نوشته است. <sup>۸۸</sup>هنوز هم درایران این رسم پابرجاست بطوریکه آئینه از اولین هدایای سنتی عروسی می باشد.

درجام حسنلو، وجود این آئینه را بهیچ چیز دیگر نمیتوان تعبیر کرد مگر بنفوذ تمدن هوری در ایران غربی. اگر هم بخواهیم حتمآ تعبیر دیگری پیدا کنیم، تنها میتوان احتمال دادکه هنرمند خواسته باشد دونقش متفاوت الهه مزبور \_ یعنی دلربائی و جنگ \_ را گوشزد کرده باشد.

بنظر میرسدکه این الهه روی شیر بعال چمباتمه نشسته باشد، چنانکه برروی مهراستوانهای شوش متعلق به ۲۵۰۰ قبل از میلاد که بالاتر یادکردیم بهمین نعو نشسته بود. دراینصورت قسمتی از دامن او پشت و پهلوی شیر را پوشانیده است.

قبل از خاتمه دادن ببرسی این ایشتر مانهای، که خیلی میل داریم اسمش را میدانستیم، ذکر چند کلمه درباره ستاره هلیس مانندی که برروی ران مرکوب او ترسیم شده لازم میباشد. این علامت که بتعداد بیشماری برآثار آسیای جنوب غربی مشاهده می گردد، چه از جهت مبداء و منشاء آن وچه ازجهت معنا ومفهوم

<sup>82-</sup> J. A. Knudtson: Die el-Amarna Tafeln., Leipzig, 1915.

آن بارها مورد مطالعه قرارگرفته است. ۸۳

ما این علامت را برجام کلاردشت و پیاله املش، که کمی بعد بشرح آنها مبادرت خواهد شد، و براغلب آثار تاریخی سوریه شمالی و فلسطین ـ مانند سنگ یادگار بایزان (Beisan) <sup>۸</sup> وگلمیخ راسشمره <sup>۸</sup> که هردو از هزاره دوم پیش ازمیلاد است ـ مییابیم. ازآنجا که تقریبا همیشه این علامت همراه بانقش شیر، از علائم مشخصه ایشتر، میباشد بعید نیست که معرف ستارهای باشد که مظهر الهه مزبور بشمار میرفته است.

#### سه شمشیر کوتاه

1

طراح جام حسنلو، این اشاره ظریف به الهه جنگ را با ردیفی از سه قمه تکمیل مینماید. سلاحهای تصویر شده از نوع تشریفاتی هستند و علم باستانشناسی آنهارا، هم از حیث منشاء و هم ازحیث سبك هنری طبقه بندی نموده است. قمه هائی که تصویرشان را در اینجا میبینیم یا ازمفرغ بوده اند یا ازطلا، در هرحال جزو ثابت اسبابخانه آخرتی بوده اند که همراه جسد مرده در قبر میگذاشتند. معل ساخت آنها نواحی مجاور دریای خزر بوده و زمان ساخت آنها را بین قرنهای دوازدهم تانهم قبل ازمیلاد تعیین نموده اند. در بین نمونه های مشهور آنها چند تارا اینک ازمد نظر میگذرانیم:

۱\_ قمه ایکه اداره باستانشناسی ، ضمن کاوشهای ۱۹٤۷/

<sup>83—</sup> E. D. Van Buren, in Analecta Orientalia, 23 (1945), pp. 120, 121. — Sir Leonard Woolley: Ur Excavation, II, p. 277.

<sup>84-</sup>H. Frankfort: The Art and Arch. of the Ancient Orinnt, pl. 149, pl. 277.

<sup>85-</sup> Idem, ibid., p. 149, fig. 68.

۱۳۲۹، درگورستان حسنلو کشف نموده است. شمشیر کوتاه یکپارچه ایست یعنی تیغ ودسته آن یك قطعه فلز میباشد. قطعات چوب بردسته آن نصب ومیخ پرچ گردیده است (موزه ایران باستان)

۲ درموزه فیلادلفیا، قمهای شبیه آنکه برروی جام ترسیمشده وجود داردکه ضمن کاوشهای هیئت باستانشناسی آنموزه درحسنلو و در سطحی مقدم برسطح بناهای سوخته شماره ۱ و ۲ بدست آمده است.

۳ درقبر شماره ۱۰ تپهگیان، یك خنجر مفرغی متعلق باوائل قرن ۱۲ قبل ازمیلاد یافت شده است.

کے خنجردیگری درقبر شماره ۲ بادخوره (Bad-Hora) ازمفرغ، بازهم تیغه ودسته سرهم. ۸۲

م خنجر کلاردشت، ازطلا، یکپارچه بادسته، تیفه مزین بدو دایره با خطی که ازمراکز آنها میگذرد، چوب منسدم شده. ۸۸

ذکراین نکته لازم بنظر میرسد که کشیدن تصویر سلاحها در قسمت آزاد مانده صعنه از زمانهای بسیار دور معمول بوده است چنانکه نشانها ومهرهای عصر سلسله عتیق بین النهرین بوفور آنرا نشان میدهند. " تا آنجا که استنباط شده است این کار بمنظور تأکید صفت جنگی صعنه انجام میگرفته است.

<sup>86—</sup> G. Contenau & R. Ghirshman: Fouilles de Tépé - Giyan près de Nehavand, 1931—1932, pl. 10,7.

<sup>87-</sup> Idem, ibidem, p. 113, pl. 24.

۸۸ ح . صمدی : گزارشهای باستانشناسی ، سوم (۱۹۵۵/۱۳۳۲) ، صفحه ۱۲۹ ، شکل ۱۰

<sup>89-</sup> Pierre Amiet: Glyptique Mésopotamienne Ancienne, fig. 856,857,891,903.